

# শব্দে শব্দে আল কুরআন

চতুর্দশ খণ্ড (আমপারা)

সূরা আন নাবা থেকে সূরা আন নাস

মাওলানা মুহামদ হাবিবুর রহমান

আধুনিক প্রকাশনী

বাংলাদেশ ইসলামিক ইনন্টিটিউট পরিচালিত
আধুনিক প্রকাশনী
২৫ শিরিশদাস লেন
বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০
ফোন ঃ ৭১১৫১৯১, ৯৩৩৯৪৪২
ফ্যাক্স ঃ ৮৮-০২-৭১৭৫১৮৪
ISBN-978-984-416-035-4

স্বত্বঃ আধুনিক প্রকাশনীর

আঃ প্রঃ ৩৭১

৩য় প্রকাশ

রজব ১৪৩৫ জ্যৈষ্ঠ ১৪২১ জুন ২০১৪

বিনিময় ঃ ২০০,০০ টাকা

মুদ্রণে
বাংলাদেশ ইসলামিক ইনস্টিটিউট পরিচালিত
আধুনিক প্রেস
২৫ শিরিশদাস লেন
বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

SHABDE SHABDE AL QURAN 14th Volume by Moulana Mohammad Habibur Rahman. Published by Adhunik Prokashani, 25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100



Sponsored by Bangladesh Islamic Institute. 25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100.

Price: Taka 200.00 Only

#### কিছু কথা

কুরআন মাজীদ সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ আসমানী কিতাব। কিয়ামত পর্যন্ত যতো মানুষের আগমন পৃথিবীতে ঘটবে সকলের জন্য এ কিতাবের বিধানই অনুসরণীয়। তাই সকল মানুষ যাতে এ কুরআনকে বুঝতে পারে সেজন্য যেসব ভাষার প্রচলন পৃথিবীতে রয়েছে সেসব ভাষায় এ কিতাবের অনুবাদ হওয়া প্রয়োজন।

মহান আল্লাহ কুরআন মাজীদকে মানুষের জন্য সহজবোধ্য করে নাথিল করেছেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

"আর আমি নিশ্চয় কুরআন মাজীদকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য, আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?" – সূরা আল ক্যামার ঃ ১৭

সুতরাং কুরআন মাজীদকে গিলাফে বন্দী করে সম্মানের সাথে তাকের উপর না রেখে বরং তাকে গণমানুষের সামনে সম্ভাব্য সকল উপায়ে তুলে ধরে তদনুযায়ী ব্যক্তি, সমাজ ও জাতি গঠন করার মধ্যেই নিহিত রয়েছে মানব জাতির সার্বিক কল্যাণ।

এ পর্যন্ত অনেক ভাষায় এর অনুবাদ হয়েছে। বাংলা ভাষায়ও এর বেশ কিছু অনুবাদ রয়েছে। তারপরও আধুনিক শিক্ষিতজনদের চাহিদা ও দাবির প্রতি লক্ষ্য রেখে আধুনিক প্রকাশনী এ মহান উদ্যোগ গ্রহণ করেছে। এক্ষেত্রে গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধির প্রতি লক্ষ্য না করে পাঠকদের জন্য যাতে সহজবোধ্য হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখা হয়েছে। অনুবাদের ক্ষেত্রে পারিভাষিক পদ্ধতিকে অগ্রাধিকার দেয়া হয়েছে। প্রতিটি লাইনের অনুবাদ সে লাইনেই সীমিত রাখার যথাসাধ্য চেষ্টা করা হয়েছে। তাতে পারিভাষিক অনুবাদের বিশেষত্ব কোথাও কোথাও ক্ষুণ্ন হয়েছে। অতপর অনুদিত অংশের শব্দে শব্দে অর্থ প্রদান করা হয়েছে। এরপরেই সংক্ষিপ্ত কিছু টীকা সংযোজিত হয়েছে। প্রতিটি রুক্'র শেষে সংশ্লিষ্ট রুক্'র শিক্ষণীয় বিষয়গুলো উল্লেখ করা হয়েছে।

পৃথিবীর বিভিন্ন ভাষায় কুরআন মাজীদের অনেক ব্যাপক বিস্তৃত তাফসীর রয়েছে। এসব তাফসীর গ্রন্থের কিছু কিছু বাংলা ভাষায়ও অনুদিত হয়েছে। তবে আমাদের এ সংকলনের পদ্ধতি অনুযায়ী ইতোপূর্বে কেউ উদ্যোগ গ্রহণ করেছেন বলে আমাদের জানা নেই। ওলামায়ে কেরামের জন্য সহায়ক অনেক তাফসীর গ্রন্থ রয়েছে। আমরা আধুনিক শিক্ষিত ও সাধারণ পাঠকদেরকে সামনে রেখেই এ ধরনের অনুবাদ-সংকলন প্রকাশের উদ্যোগ নিয়েছি। এ ধরনের অনুবাদের মাধ্যমেই তাঁরা বেশী উপকৃত হবেন বলে আমাদের বিশ্বাস। কুরআন মাজীদেক গণমানুষের জন্য অবাধ-উন্মুক্ত করে দেয়াই আমাদের লক্ষ্য। কুরআন মাজীদের এ অনুবাদ-সংকলনে নিম্নে উল্লেখিত তাফসীর ও অনুবাদ গ্রন্থসমূহের সাহায্য নেয়া হয়েছে ঃ (১) আল কুরআনুল কারীম—ইসলামিক ফাউণ্ডেশন; (২) মাআরেফুল কুরআন; (৩) তালখীস তাফহীমূল কুরআন; (৪) তাদাব্রুরে কুরআন; (৫) লুগাতুল কুরআন; (৬) মিসবাহুল লুগাত।

ি কুরআন মাজীদের এ অনন্য অনুবাদ-সংকলনটির পাণ্ড্লিপি প্রস্তুত করেছেন জনার্বী মাওলানা মুহাম্মদ হাবিবুর রহমান।

এ সংকলনের চতুর্দশ খণ্ডের প্রকাশ লগ্নে এর সংকলক, সহায়ক গ্রন্থসমূহের প্রণেতা ও প্রকাশক এবং অত্র সংকলনের প্রকাশনার কাজে নিয়োজিত সর্বস্তরের সহযোগীদের জন্য আল্লাহ্র দরবারে উত্তম প্রতিদানের প্রার্থনা জানাচ্ছি।

পরিশেষে যে কথাটি না বললেই নয় তা হলো, মানুষ ভুল-ক্রুটির উর্ধে নয়। আমাদের এ অনন্য দুরুহ কর্মে কোথাও যদি কোনো ভুল-ক্রুটি সম্মানিত পাঠকবৃন্দের দৃষ্টিগোচর হয়, তাহলে তা অনুগ্রহ করে আমাদেরকে অবহিত করার জন্য বিনীত অনুরোধ রইলো।

আল্লাহ তা'আলা আমাদের এ দীনী খিদমতকে কবুল করুন এবং মানবজাতিকে আল কুরআনের আলোয় আলোকিত করুন। আমীন।

বিনীত **—প্রকাশক** 

#### গ্রন্থকারের কথা

সর্ব শক্তিমান রাব্বল আলামীনের লাখো কোটি শোকর, যিনি আমার মতো তাঁর এক নগণ্য বান্দাহর হাতে তাঁর চিরন্তন হিদায়াতের একমাত্র মহাগ্রন্থ আল কুরআনের এ বিশাল খিদমত নিয়ে তাঁর এ বান্দার জীবনকে মহিমান্থিত করেছেন। দরদ ও সালাম সকল নবী-রাসূল ও মুসলিম উন্মাহর চিরন্তন নেতা, খাতামুন নাবিয়্যিন, শাফিউল মুযনাবীন ও আফদালুল বাশার হ্যরত মুহাম্মদ সা.-এর উপর। আল্লাহ অশেষ রহ্মত বর্ষণ করুন তাঁর পরিবার-পরিজন ও সাহাবায়ে কিরামের উপর। মহান আল্লাহর দরবারে এ বান্দাহর আকুল আবেদন এই যে, তিনি যেন তাঁর এ নগণ্য বান্দার খিদমতটুকু-কে আখিরাতে তার নাজাতের উসীলা হিসেবে গ্রহণ করেন।

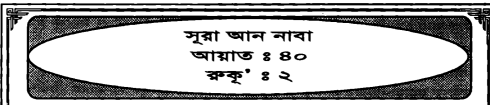
আধুনিক প্রকাশনী বাংলাদেশের সঞ্জান্ত প্রকাশনা সংস্থান্তলোর অন্যতম। মূলত এ ধরনের তাফসীর সংকলনের উদ্যোক্তা এ প্রতিষ্ঠান। আমি শুধু তাদের উদ্যোক্তিক কাজে পরিণত করেছি। প্রতিষ্ঠানের প্রকাশনা ম্যানেজার জনাব আনোয়ার হুসাইন সাহেবের পরিকল্পনা অনুযায়ী এবং তাঁর অক্লান্ত পরিশ্রম ও প্রকাশনা বিভাগের সাথে সংশ্লিষ্ট দীনী ভাইদের নিষ্ঠা ও আন্তরিকতার ফলে এ অনন্য তাফসীর সংকলনটি আলোর মুখ দেখেছে। আল্লাহ তাঁদের সকলের খিদমতের উত্তম বিনিময় দান করুন। কাজ শুরু করার পর থেকে সুদীর্ঘ দশটি বছর ইতোমধ্যে অতিক্রান্ত হয়ে গেছে। অতপর মহান আল্লাহর খাস মেহেরবানীতে কাজটি সমাপ্ত হয়েছে। সমাপ্তি লগ্নে সেই মহান আল্লাহর শোকর পুনরায় আদায় করছি।



### সূচিপত্র)

|                         | পৃষ্ঠা      |
|-------------------------|-------------|
| ১. সূরা আন নাবা         | - >>        |
| ২. সূরা আন নাথিয়াত     |             |
| ৩. সূরা আবাসা           | 8o          |
| ৪. সূরা আত তাকভীর       | ¢ኔ          |
| ৫. সূরা আল ইন্ফিত্বার   | ৬১          |
| ৬. সূরা আল মুত্াফ্যিফীন | ৬৭          |
| ৭. সূরা আল ইন্শিকাক     | 99          |
| ৮. সূরা আল বুরজ         | <b>৮</b> ৫  |
| ৯. সূরা আত ত্বারিক      | <b>७</b> ४  |
| ১০. সূরা আল আ'লা        | ልል          |
| ১১. সূরা আল গাশিয়াহ    | ४०४         |
| ১২. সূরা আল ফাজ্র       | <b>35</b> ¢ |
| ১৩. সূরা আল বালাদ       | ১২৭         |
| ১৪. সূরা আশ শাম্স       | १७९         |
| ১৫. সূরা আল লাইল        | 788         |
| ১৬. সূরা আদ ছোহা        | ১৫৩         |
| ১৭. সূরা আল ইনশিরাহ     | <b>৫</b> ୭८ |
| ১৮. সূরা আত ত্বীন       | ১৬৫         |
| ১৯. সূরা আল আলাক        | 292         |
| ২০. সূরা আল কাদর        | 39b         |
| ২১. সূরা ভাল বাইয়েনাহ্ | ১৮২         |
| २२. जृता षाय् यिनयान    | ১৮৯         |
| ২৩. সূরা আল আদিয়াত     | 798         |
| ২৪. সূরা আল কারিয়াহ্   | ददर         |
| ২৫. সূরা আত ডাকাছুর     | ২০৩         |
|                         | ২০৭         |
| ২৭. সূরা আল ভূমাযাহ্    | ২১৩         |
| ২৮. সূরা আল ফীল         | २১१         |
| ২৯. সূরা আল কুরাইশ      | રરર         |

|               | <del> </del>                                 |               |
|---------------|----------------------------------------------|---------------|
| ০০. সূরা আ    | ন মা <sup>-</sup> উন                         | ২২৭           |
| ৩১. সূরা আন্দ | কাওছার                                       | ২৩২           |
| ৩২. সূরা আ    | <b>া কাফির্মন</b>                            | ২৩৬           |
| ৩৩. সূরা আন   | । न <b>স</b> র                               | <b>२</b> 8১   |
| ৩৪. সূরা আৰু  | <b>লাহাব</b>                                 | <b>२8</b> ৫ - |
| ৩৫. সূরা আ    | ·                                            | ২৫০           |
| ৩৬. সূরা আ    | া ফালাক                                      | ২৫৪           |
| ৩৭. সূরা আন   | । <b>।</b> । । । । । । । । । । । । । । । । । | ২৫৪           |
|               |                                              |               |
|               |                                              |               |



#### নামকরণ

স্রার প্রথম আয়াতের النَّبَ । শব্দটিকে স্রার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। আন নাবা' শব্দটি দ্বারা কেয়ামত বুঝানো হয়েছে। এর শাব্দিক অর্থ 'বিশেষ খবর'। স্রাটিতে কেয়ামত ও আখেরাতের বিষয়-ই আলোচিত হয়েছে, সেদিক থেকে 'আন নাবা' শব্দটিকে সূরার আলোচ্য বিষয়ের শিরোনামও বলা যায়।

#### নাযিল হওয়ার সময়কাল

মুফাসসিরীনে কেরামের মতে এ সূরা রাসূলুল্লাহ (স)-এর মাক্কী জীরনের প্রথম দিকেই নাযিল হয়েছে।

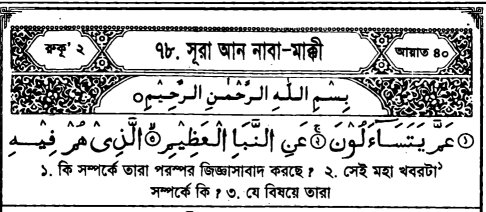
#### আলোচ্য বিষয়

কেয়ামত ও আখেরাত সংঘটিত হওয়ার প্রমাণ পেশ এবং তা না মানার পরিণতি বর্ণনা করাই এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয়। মাক্কী জীবনে রাসূলুল্লাহ (স)-এর দাওয়াত তিনটি বিষয়ে বিভক্ত ছিল। এক, তাওহীদ তথা আল্লাহর একক সার্বভৌম ক্ষমতা ও একছত্রে মালিকানা, এতে তাঁর কোনো শরীক বা অংশীদার না থাকা। দুই, রেসালাত তথা তাঁর নিজের আল্লাহ কর্তৃক রাসূল মনোনীত হওয়া। তিন, কেয়ামত ও আখেরাত তথা এ দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাওয়া এবং অন্য এক জগত সৃষ্টি হওয়া, মানুষের পুনর্জীবন লাভ, এ দুনিয়ার কাজকর্মের হিসেব নিকেশ প্রদান এবং বিচারের মাধ্যমে জানাত বা জাহানাম লাভ।

আলোচ্য স্রায় কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে বিভিন্ন যুক্তি-প্রমাণ পেশ করে এ দুটোর বিশ্বাসকে কাফেরদের মনে দৃঢ়-বদ্ধমূল করে দেয়ার চেষ্টা করা হয়েছে। কাফেররা আল্লাহর অন্তিত্ব সম্পর্কে বিশ্বাসী ছিল; যদিও তারা আল্লাহর সাথে শরীক করতো, কারণ আল্লাহ যে সর্বস্রষ্টা তা অস্বীকার করার কোনো যুক্তি ছিল না। তারা যা মানতে চাইতো না, তাহলো—মুহাম্মদ (স)-এর নবুওয়াত এবং কেয়ামত ও আখেরাত। এ স্রায় যেসব উদাহরণ পেশ করে কেয়ামত ও আখেরাতের বিশ্বাসকে তাদের মনে বদ্ধমূল করার চেষ্টা করা হয়েছে, সেসব উদাহরণের দ্বারা তাওহীদ ও রেসালাতের পক্ষেও প্রমাণ সাব্যন্ত হয়ে যায়।

অতপর আখেরাত অবিশ্বাসের পরিণাম এবং আখেরাত বিশ্বাস করে জীবন যাপন করা তথা আখেরাতে জবাবদিহির ভয় মনে রেখে জীবন যাপন করার পুরক্কার সম্পর্কে<sub>র</sub> আলোচনা পেশ করা হয়েছে। এ পর্যায়ে আখেরাতে আল্লাহর আদালত কিরূপ হবে, তার একটা চিত্র তুলে ধরা হয়েছে।

সবশেষে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে যে, যারা কেয়ামত ও আখেরাতকে অস্বীকার করছে তাদের জেনে রাখা উচিত—সে দিনের আগমন অবশ্যম্ভাবী। সেদিন এসব অস্বীকারকারীদের আফসোস করা ছাড়া কোনো উপায় থাকবে না। কারণ তখন আর নিজ বিশ্বাস ও কর্মের পরিশোধন সম্ভব নয়।



مُخْتَلِفُ وَنَ ﴿ كُلّا سَيَعْلَمُ وَنَ ﴿ ثُنَّ كُلّا سَيَعْلَمُونَ ﴿ الْمُرْنَجِعَلِ পরস্পর মতভেদকারী ? ৪. কক্ষণো নয়, ২ তারা শীঘ্রই তা জানবে । ৬ আবার (তনুন), কক্ষণো নয়, তারা শীঘ্রই তা জানবে । ৬. আমি কি করে দেইনি

- ১. 'মহা খবরটা' ঘারা কেয়ামত সংঘটিত হওয়া এবং আখেরাতের জীবনে ঘটিতব্য যাবতীয় বিষয় বুঝানো হয়েছে। 'কেয়ামত' ও 'আখেরাত' সম্পর্কে কাফেরদের বিশ্বাস এক রকম ছিল না। তাদের কিছু লোকের বিশ্বাস ছিল যে, কেয়ামত হবে না, দূনিয়া যেভাবে চলে আসছে সামনেও একইভাবে চলতে থাকবে। আর মানুষ মরে যাবার পর মাটির সাথে মিশে যাবে। তাদের কিছু লোক আবার খৃষ্টানদের মতই বিশ্বাস করতো যে, আখেরাতের জীবন সত্য হলেও তা দৈহিক হবে না, তা হবে আছিক। আবার কিছু লোক এ সম্পর্কে সন্দিহান ছিল। এসব লোক মনে করতো যে, কেয়ামত ও আখেরাতের ব্যাপার সত্য হলেও হতে পারে—মৃত্যুর পর যা হবার হবে, এ নিয়ে এখন মাথা ঘামানোর প্রয়োজন নেই। আসলে এ ধরনের লোকেরা নিছক আন্দায-অনুমানের উপর এসব কথা বলে; এদের নিকট এসব কথার মূলে নিশ্চিত কোনো তথ্যসূত্র নেই। যদি তাদের নিকট নিশ্চিত কোনো তথ্যসূত্র থাকতো তাহলে সকলের কথাই এক রকম হতো। এ ব্যাপারে নবী-রাস্লদের উপস্থাপিত বক্তব্যই এর প্রমাণ। তাঁদের জ্ঞান যেহেতু একই স্থান থেকে একই মাধ্যমে আহরিত, তাই কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে তাঁদের সকলের মতামত এক রকম। মানব ইতিহাসের আদিকাল থেকে বর্তমান পর্যন্ত সকল যুগেই এ ধরনের সংশয়বাদী লোক ছিল এবং তা কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার পূর্ব মুহুর্ত পর্যন্ত থাকবে।

# الْأَرْضَ مِهٰدًا أَنَّ وَالْجِبَالَ اَوْتَادًا فَي وَّخَلَقْنْكُمْ اَزْوَاجًا لِ

যমীনকে বিছানা ?<sup>8</sup> ৭. আর পাহাড়গুলোকে পেরেক স্বরূপ।<sup>৫</sup> ৮. আর আমি সৃষ্টি করেছি তোমাদেরকে জোড়ায় জোড়ায়।<sup>৬</sup>

- ২. অর্থাৎ কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে তাদের বিশ্বাস এবং সে অনুসারে তাদের মতবিরোধপূর্ণ কথাবার্তা কোনো মতেই সঠিক নয়।
- ৩. অর্থাৎ এসব লোকেরা তাদের বিশ্বাসের ভ্রান্তি সম্পর্কে অচিরেই জানতে পারবে। তারা তখন বৃঝতে পারবে যে, রাসূল (স) কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে যে সংবাদ দিয়েছেন তা-ই একমাত্র সত্য তাদের ধারণা-বিশ্বাস নিতান্তই আন্দায-অনুমানের ভিত্তিতে গঠিত। তবে তখন আর বিশ্বাসের সংশোধন-পরিবর্তন সম্ভব নয়।
- 8. যমীনকে বিছানা করার অর্থ এটাকে মানুষ, জীব-জত্মু, কীট-পতঙ্গ ও উদ্ভিদরাজী ইত্যাদির জন্য শান্তিময় আবাসভূমিতে পরিণত করা। অর্থাৎ এ যমীনকে আল্লাহ তাআলা তোমাদের জন্য যে শান্তিময় আবাসভূমিতে পরিণত করে দিয়েছেন সে সম্পর্কে তোমরা যদি চিন্তা-গবেষণা কর, তাহলে এর মধ্যে আল্লাহর যে নির্ভুল ও পূর্ণাঙ্গ জ্ঞান, ক্ষমতা ও কর্মকুশলতা সক্রিয় রয়েছে তা তোমাদের সামনে ফুটে উঠবে। তোমরা তখন বুঝতে সক্ষম হবে যে, আল্লাহ অবশ্যই কেয়ামত সংঘটিত করতে এবং আখেরাতে হিসেব নিতে সক্ষম।
- ৫. জর্থাৎ যমীনে পাহাড় সৃষ্টির উপকারিতা এখানে বলা হয়েছে। পাহাড় দারাই যমীনের ধরথর কম্পন বন্ধ করা হয়েছে এবং যমীনকে ধীরস্থির রাখার ব্যবস্থা করা হয়েছে। তাই বলা হয়েছে যে, এ পাহাড়গুলোকে পেরেক স্বরূপ সৃষ্টি করা হয়েছে। পেরেক যেমনকোনো কিছুকে আঁটকে রাখে যেন তা নড়াচড়া করতে না পারে, তেমনি পাহাড়গুলো যমীনকে স্থিরভাবে রেখেছে। কুরআন মজীদের বিভিন্ন স্থানে পাহাড় সৃষ্টির এ কল্যাণের কথা-ই বলা হয়েছে। তবে এছাড়া পাহাড়ের আরো যেসব উপকারিতা রয়েছে, সেগুলো মুখ্য নয়, সেগুলো আনুষংগিক মাত্র।
- ৬. মহান স্রষ্টা আল্লাহর কুদরতের নিশানা তথা মানব জাতিকে জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি করায় তাঁর দক্ষ-উদ্দেশ্য হলো—তিনি মানব জাতিকে একই শ্রেণী করে সৃষ্টি করেননি; বরং সমগ্র মানব জাতিকে দুটো লিঙ্গগত শ্রেণীতে বিভক্ত করে সৃষ্টি করেছেন। এ উভয় শ্রেণীর মানুষ বাহ্যিক আকৃতির দিক থেকে এক রকম হলেও তাদের দৈহিক গঠনে আভ্যন্তরীণ ও চারিত্রিক বৈশিষ্ট্যে এবং তাদের দৈহিক ও মানসিক

# ٥ وَّجَعَلْنَا نَـوْمَكُرْ سُبَاتًا ۞ وَّجَعَلْنَا الَّذِلَ لِبَاسًا ۞ وَّجَعَلْنَا النَّهَارَ

৯. এবং তোমাদের ঘুমকে করেছি আরামদায়ক। ১০. আর রাতকে করেছি আবরণ। ১১. এবং দিনকে করে দিয়েছি

চাহিদায় অনেক পার্থক্য রয়েছে। তা সত্ত্বেও তাদের মধ্যে এমন এক সামঞ্জস্যশীল বৈশিষ্ট্য রেখে দেয়া হয়েছে যে, তারা একে অপরের জোড়া। তাদের একের দৈহিক ও মানসিক চাহিদা অপর শ্রেণীর দৈহিক ও মানসিক চাহিদার দ্বারাই পূর্ণতা লাভ করে। এ প্রক্রিয়ার মাধ্যমেই মহান স্রষ্টা সৃষ্টির শুরু থেকে একইভাবে মানব বংশধারা জারী রেখেছেন। এর দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, এ স্বকিছুই একমাত্র একই স্রষ্টার কুদরতের বহিঃপ্রকাশ—এতে দ্বিতীয় কোনো স্রষ্টা বা দ্বিতীয় কোনো সন্তার অন্তিত্ব নেই।

৭. মহান আল্লাহ তাআলা মানুষের প্রকৃতিতে এমন জিনিস রেখে দিয়েছেন যে, তারা ক্রমাগত পরিশ্রম করে যেতে পারে না ; বরং কয়েক ঘটা পরিশ্রম করার পর আবার কয়েক ঘটা আরাম করা প্রয়োজন হয়ে পড়ে। এ উদ্দেশ্যে আল্লাহ তাআলা মানুষের মধ্যে তধুমাত্র হাঁপিয়ে উঠার অনুভূতি এবং আরাম করার ইচ্ছা জাগ্রত করে দিয়েই শেষ করেননি ; বরং তার প্রকৃতির মধ্যে ঘুমের মতো একটি শক্তিশালী চাহিদা সৃষ্টি করেছেন, যা তার ইচ্ছার বিরুদ্ধে কয়েক ঘটা পরিশ্রম করা বা জাগ্রত থাকার পর কিছু সময় বিশ্রাম নিতে বাধ্য করে। এ ঘুমের হাকীকত ও মূল কারণ আজও মানুষ যথার্থভাবে বুঝতে সক্ষম হয়নি। এটা মানুষের সন্তাগত মৌলিক বৈশিষ্ট্য। মানুষ তার স্বাভাবিক শারীরিক প্রয়োজনেই ঘুমাতে বাধ্য হয়। এর ধারা এটাই প্রমাণিত হয় যে, এটা কোনো আক্রিক ঘটনা মাত্র নয়; বরং এর পেছনে সুবিজ্ঞ মহান শ্রষ্টার হিক্মত ও মহৎ উদ্দেশ্য কার্যকর রয়েছে।

৮. অর্থাৎ রাতকে তোমাদের জন্য আবরণ তথা অন্ধকার করে দিয়েছি যাতে তোমরা আলোর প্রভাব মুক্ত হয়ে ঘুমের মাধ্যমে তোমাদের শ্রমজনিত অবসাদ দূর করে নিজেকে

# هُ وَ اَنْزِلْنَامِنَ الْمُعْصِرِ مَاءً تُجَاجًا ﴿ لِنَحْرِجَ بِهِ مَهَا وَنَبَاتًا ۞ ﴿ الْنَحْرِجَ بِهِ مَهَا وَنَبَاتًا ۞ ﴿ الْمَالَا اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

উৎপন্ন করতে পারি খাদ্যশস্য ও উদ্ভিদরাজী :

﴿ وَجَنْتِ الْفَافَا قُ إِنَ يَوْ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاقًا ﴿ إِنْ يَوْ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاقًا ﴿ يَعْفُو ٤٠. এवং घन-मिन्निष्ठ वाग-वागिठा। ك ك ٩. निक्तुर विठात्त्रत्र निन्ि मुनिर्निष्ठ रहा

আছে। ১৮. যেদিন দেয়া হবে ফুঁক

পরবর্তী আলোকময় অবস্থায় জীবিকা উপার্জনের জন্য তৈরি করে নিতে পারো। রাত ও দিনের যথানিয়মে ক্রমাণত আবর্তনের মাধ্যমে যে মানুষের কল্যাণ রয়েছে, এখানে আল্লাহ তাআলা সে কথাই বুঝাতে চেয়েছেন। অর্থাৎ রাত-দিনের আবর্তন কোনো উদ্দেশ্যহীন ব্যাপার নয়; বরং এক মহান জ্ঞানময় সন্তা তাঁর সৃষ্টির কল্যাণের লক্ষে এসব বিষয়ের সুব্যবস্থা করেছেন।

- ৯. 'মযবুত আকাশ দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, আকাশের সীমান্ত এমনই সুসংবদ্ধ যে, এ সীমান্ত অতিক্রম করে মহাকাশের অগণিত গ্রহ-নক্ষত্রের কোনো একটিও কক্ষচ্যুত হয়ে অন্যটার সাথে সংঘর্ষ বাঁধায় না। অথবা কোনো গ্রহ-নক্ষত্রই কক্ষচ্যুত হয়ে ভেঙে পড়তে পারে না। আর এ সুদৃঢ় আকাশের সংস্থাপনের মধ্যেও সেই মহামহিম আল্লাহর অন্তিত্বই আমাদেরকে শ্বরণ করিয়ে দেয়।
- ১০. এখানে 'সিরাজ' দ্বারা সূর্যকে বুঝানো হয়েছে। 'ওয়াহ্হাজ' অর্থ অত্যন্ত গরম ও উজ্জ্বল। আল্লাহ তাআলা এ সূর্যের দিকে ইংগীত করে বুঝাতে চেয়েছেন যে, এ নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করলেই তো তোমরা আমার অন্তিত্ব ও শক্তি-ক্ষমতা সম্পর্কে কিছুটা ধারণা লাভ করতে সক্ষম হবে। তখন ভোমরা কেয়ামত সংঘটিত হওয়া এবং আখেরাতের হিসেব-নিকেশের বিষয়টি সংঘটিত হওয়ার ব্যাপারে আস্থা লাভ করতে সক্ষম হবে।
- ১১. দ্নিয়াতে সৃষ্টিকুলের প্রয়োজন অনুপাতে বৃষ্টিপাতের ব্যবস্থাপনা এবং অগণিত উদ্ভিদের সবুজ-শ্যামল হয়ে উঠার মধ্যে মহান আল্লাহর অসীম ক্ষমতা ও সৃষ্টি কুশলতার যে পরিচয় পাওয়া যায়, তার মাধ্যমেও মানুষ কেয়ামত ও আবেরাতের জীবন যে ৢ

### في الصور فَتَاثَوْنَ افْواجًا ﴿ وَنَتِحَسِ السَّهَاءُ. فَكَانَتُ ابُوابًا ۗ أَوَابًا ۗ أَبُوابًا ۗ أَبُوابًا ً निष्ठात्र, ज्यन তामता तित्रित्र जामत्व फल फल, ك كه. এवং খूल फ्या रूत जाममान, ज्यन जा रुत्रा यात्व वह फतका विनिष्ठे।

0 وسيرَ بي الجبال فكانث سراباً ﴿ إِنَّ جَهَنَّرَ كَانَتَ مِرْصَاداً ﴿ وَسَيْرَتِ الْجِبالُ فَكَانَتَ سَرَاباً ﴿ وَالْ جَهَنَّرَ كَانَتَ مِرْصَاداً ﴾ ع. م. बात (जिनन) हममान करत मिंद्रा इरत भाशफ़श्लाक । उर्थन जिल्ला इरत यादा मिंदिन ।  $^{50}$  २১. निच्यं हैं बाशनाम इरला उंछ প्राट्ड थाकात घाँछ ।  $^{58}$ 

(الطّاغِينَ مَا بَا ﴿ الْبِعْيْنَ فِيهَا احْقَابًا ﴿ لَا يَنُوقُونَ فِيهَا بَرْدا ﴿ لَكُ اللَّهُ الْبِعْيْنَ مَا بَا فَيهَا بَرْدا ﴿ كَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ ا

وَهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

অবশাভাবী তার প্রমাণ পেতে পারে। এর জন্য প্রয়োজন ওধু এসব বিষয় নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করা; একটু চিন্তা-ফিকির করলে মানুষ সহজেই বুঝতে পারে যে, যে আল্লাহ এসব কিছু করতে সক্ষম, তাঁর পক্ষে এসব কিছু ধ্বংস করে দেয়াও কিছুমাত্র অসভব নয়। আর মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করে তার থেকে দুনিয়ার জীবনের কাজ-কর্মের হিসেব গ্রহণ করে শান্তি বা পুরস্কার প্রদান করাও তাঁর জন্য নিতান্তই সহজ্ঞ কাজ।

১২. এখানে শিন্তায় শেষ ফুঁক দেয়ার কথা বলা হয়েছে। এর শব্দ আসার সাথে সাথে সকল মৃত মানুষ জেণে উঠবে এবং দলে দলে হাশর মাঠে সমবেত হতে ভরু করবে। আল্লাহ তাআলা এখানে 'তোমরা' বলে রাস্লুল্লাহ (স)-এর সময়কার মানুষগুলোকে সম্বোধন করেননি; বরং সৃষ্টির ভরু থেকে নিয়ে কেয়ামত পর্যস্ত যত মানুষ দুনিয়াতে আসবে তাদের সকলকেই সম্বোধন করেছেন।

শ. শ. কু. ১৪/৩---

### 

না কোনো পানীয়ের ; ২৫. ফুটস্ত পানি ও পুজ ছাড়া ; ° ২৬. এটাই (তাদে কাজের) যথার্থ প্রতিফল ; ২৭. নি-চয়ই তারা আশা করতো না

# حِسَابًا ﴿ وَكُنَّ بُوْ إِلَّا يَنِنَا كِنَّ ابًّا ﴿ وَكُلَّ شَيْ اَحْمَيْنَهُ كِتِبًّا ٥

হিসেব দেয়ার। ২৮. আর তারা দৃঢ়ভাবে আমার আয়াতগুলোকে অস্বীকার করেছিল।<sup>১৭</sup> ২৯. অথচ প্রত্যেকটি বিষয় আমি হিসেব করে লিখিডভাবে সংরক্ষণ করেছি।<sup>১৮</sup>

১৩. এখানে কেয়ামতের বিভিন্ন পর্যায়ের অবস্থা সম্পর্কে একই সাথে আলোকপাত করা হয়েছে। শিঙায় তিনবার ফুঁক দেয়া হবে। ১৮ আয়াতে তৃতীয় দফা শিঙায় ফুঁক দেয়ার পরবর্তী অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। ১৯ ও ২০ আয়াতে দ্বিতীয় দফা শিঙায় ফুঁক দেয়ার পরবর্তী অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। 'আকাশ খুলে দেয়া'র অর্থ উপরের জগত থেকে এবং সর্বদিক থেকে বিপদ-আপদ এমনভাবে আসতে থাকবে যেন আকাশের দরজাগুলো খুলে দেয়া হয়েছে। কোনো বাধা-বন্ধন ছাড়াই বিপদ-মুসীবত আসতে থাকবে। পাহাড়-পর্বতগুলো নিজের স্থান থেকে বিচ্যুত স্কুয়ে য়াবে এবং ধূলোয় পরিণত হবে। তখন সেগুলোকে মরীচিকার মত মনে হবে। এটা সম্ভবত এজন্য হবে যে, তখন পৃথিবীর মাধ্যাকর্ষণ শক্তিকে অকার্যকর করে দেয়া হবে, যার ফলে পৃথিবী ও তার মধ্যকার যাবতীয় সবকিছুই ধূলোয় পরিণত হয়ে শুন্যে উড়তে থাকবে; অতপর পৃথিবীকে সমতল করে দেয়া হবে। তারপর তৃতীয় দফা শিঙায় ফুঁক দেয়ার পর সমতল যমীন থেকে মানুষ উদ্ভিদের ন্যায় উঠতে থাকবে।

১৪. জাহানাম হবে আল্লাহদ্রোহী লোকদেরকে ধরার জন্য একটি গোপন ঘাঁটি। শিকার যেমন অজ্ঞাতসারে তার জন্য পাতা ফাঁদে নিজেই গিয়ে ধরা দেয়, তদ্রূপ যারা দ্নিয়ায় আল্লাহর দীনের বিরুদ্ধে লক্ষমক্ষ করেছে, আল্লাহর যমীনে বসবাস করে আল্লাহর দেয়া রিয্ক ভোগ করে তাঁরই বিরুদ্ধাচরণ করেছে এবং মনে করেছে যে, তাদেরকে পাকড়াও করার শক্তি কারো নেই, তাদেরকে এ ঘাঁটিতে এমনভাবে আটকে দেয়া হবে যে, তারা তা বুঝতেই পারবে না।

# @فَنُوْتُوْافَلَنْ تَزِيْكُكُرْ إِلَّاعَنَابًانْ

৩০. অতএব তোমরা মজা বুঝো, যেহেতু আমি তোমাদের জন্য শাস্তি ছাড়া কিছুই বাড়াবো না।

- ﴿ اللهُ ا
- ১৫. 'আহকাব' অর্থ পরপর আসা দীর্ঘ সময়। ক্রমাগত এমন যুগসমূহ যে, এক যুগ শেষ হওয়ার পর পরবর্তী যুগ শুরু হয়ে যায়। এভাবে ধারাবাহিকভাবে চলতেই থাকবে। এমন কোনো যুগ আসবে না যে যুগের পর আরেকটি যুগ আসবে না। অতএব এমন ধারণা করার কোনোই অবকাশ নেই যে, জাহান্নাম চিরন্তন হবে না; কারণ 'আহকাব' তথা 'যুগ যুগ' বলার কারণে কেউ মনে করতে পারে যে, এক সময় যুগের পরিসমাপ্তি ঘটবে। তাছাড়া কুরআন মজীদে জাহান্নামবাসীদের জন্য 'খুল্দ' তথা চিরন্তন শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এতে বুঝা যায় যে, কাফেরদের শান্তি হবে অফুরন্ত।
- ১৬. 'গাস্সাক' শব্দের অর্থ পুঁজ, রক্ত, ক্ষত থেকে নির্গত দুর্গন্ধময় পানি যা কঠোর নির্যাতনের ফলে গায়ের চামড়া ফেটে গড়িয়ে পড়ে।
- ১৭. জাহান্নামে কঠিন শান্তির যোগ্য হওয়ার এটাই হলো মূল কারণ। অর্থাৎ তারা আখেরাতে আল্লাহর সামনে হাযির হয়ে এ দুনিয়ার জীবনের পুংখানুপুংখ হিসেব দিতে হবে বলে বিশ্বাস তো করতোই না ; উপরস্থু আল্লাহর পক্ষ থেকে নবী-রাস্লদের মাধ্যমে যেসব হিদায়াত এসেছে সেগুলোকে দৃঢ়ভাবে অস্বীকার করতো।
- ১৮. অর্থাৎ তাদের সকল কথাবার্তা, কাজকর্ম এবং তাদের নড়াচড়া ও চলাফেরা এমন কি তাদের চিন্তা-কল্পনা, মনোভাব, সংকল্প এবং মনের অভ্যন্তরে লুকায়িত গোপন উদ্দেশ্যাবলীও কিছুই বাদ যায়নি—সবই আমি পরিপূর্ণভাবে সংরক্ষণ করে রেখেছি।

#### ১ম রুকৃ' (১-৩০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কুরআন মজীদে কেয়ায়ত ও আখেরাত সম্পর্কে যেসব বর্ণনা রয়েছে এবং বর্ণিত অন্যান্য সকল বিষয়ের উপর নিসন্দেহে বিশ্বাস করা ঈয়ানের দাবী। কেউ যদি এতে কোনো প্রকার সন্দেহ-সংশয় পোষণ করে তাতে তার ঈয়ান থাকবে না।
- ২. আল্পাহ তাত্মালা যমীনকে সমতল করে দিয়ে এবং পাহাড়গুলোকে তার উপর পেরেকের মতো গেড়ে দিয়ে আমাদের বসবাসের উপযোগী করে দিয়েছেন। অতএব আমাদের জীবনের সর্বক্ষেত্রে তাঁর হুকুম-ই মেনে চলতে হবে।
  - ৩. মানুষের বংশধারা জারী রাখার জন্যই তিনি মানুষকে জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি করেছেন।
- 8. তিনি মানুষের সৃষ্টি-প্রকৃতির মধ্যেই বিশ্রাম করার জন্য ঘুমকে তাদের জন্য অলংঘনীয় করে দিয়েছেন।

- ি ৫. ঘুমের মাধ্যমে বিশ্রাম লাভের সময় হিসেবে রাতকে নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন আর দিনকৌঁ জীবিকা উপার্জনের সময় হিসেবে নির্ধারণ করে দিয়েছেন। অতএব এ নিয়মের ব্যতিক্রম করা সঠিক কাজ নয়।
- ৬. অধুনা বিজ্ঞান-গবেষণার ফলাফল যা-ই হোক না কেন আকাশের সাতটি স্তর রয়েছে— এটাই আমাদের ঈমান। কারণ বিজ্ঞানীদের গবেষণালব্ধ জ্ঞান অকাট্য নয়, কিছু ওহীর মাধ্যমে আগত জ্ঞান অকাট্য। মানুষ সীমিত জ্ঞানের অধিকারী।
- १. त्रृष्ठिकूलत खन्य श्राद्याखनीय भानि पाद्यार-रे त्रृष्ठि करत्रह्न । क्यायण भर्यस्व यण भानि त्रृष्ठि कूलत श्राद्याखन ण पाद्यार णापाना त्रृष्ठि करत्ररे त्रराश्रह्म । त्रृष्ठि खीरवत्र व्यवरात्त भानि पृषिण रुक्त, पावात श्राकृणिक निय्रायत याध्याय त्रिरे भानि भित्रत्याधन करत प्राद्यार णापाना व्यवशासत्तत्र रुपाग्य करत पिर्व्ह्यन ।
- ৮. শিঙায় প্রথম ও দ্বিতীয় ফুঁকের মাধ্যমে সবকিছু ধ্বংস্প্রাপ্ত হবে। অতপর তৃতীয় ফুঁকের সাথে সাথে সকল মানুষ মাটি থেকে দলে দলে বেরিয়ে আসবে। তারপর সকল মানুষই একত্রিত হবে হাশরের মাঠে।
- ৯. কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে বর্ণিত বিষয়গুলোকে অবিশ্বাসকারীরা নিসন্দেহে সীমা লংঘনকারী কাফের। এদের জন্য জাহান্নাম তৈরি করে রাখা হয়েছে। অনন্তকাল তারা জাহান্নামের শান্তি ভোগ করতে থাকবে।
- ১০. জাহান্নামের শাস্তি কখনো কমবে না ; বরং তা ক্রমাগত বাড়তেই থাকবে। অতএব আমাদেরকে বর্ণিত বিষয়গুলোতে দৃঢ় বিশ্বাস পোষণ করতে হবে।

### সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-২ আয়াত সংখ্যা-১০

﴿ إِنَّ لِلْهَتَّقِيْسَ مَفَازًا ﴿ هُ حَلَائِتَ وَاعْنَابًا ﴿ وَكُواعِبُ الْرَابَانِ ﴾ وَكُواعِبُ الْرَابَانِ ه المحتاد على المحتاد المحتا

عطاء حساباً ﴿ رَبِّ السَّهُ وَ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِي وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِي مَرَّفَا الْرَحْمِي مَرَّفَا الْرَحْمِي وَلَا الْرَحْمِي السَّمِيةِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِي مَرَّفَا الْرَحْمِي السَّمِيةِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِي مَرَّفِي السَّمِيةِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِي مَرَّفِي السَّمِيةِ وَلَيْنَا الْمُرَافِقِيقِ وَالْمُؤْمِنِيةُ وَمِنَا الْمُرْفِيقِ وَلَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ السَّمِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِينَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِينَ وَمَا السَّمِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْرَحْمِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّامِينَ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمَا الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِن المُعْلِمُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِ

﴿ اَنُونَ : निक्सरें : اَنُونَ ﴿ اَلْهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

১৯. এখানে 'মৃত্তাকী' দ্বারা সেসব লোককে বুঝানো হয়েছে, যারা কেয়ামত ও আধ্বেরাতকে বিশ্বাসকরে দ্নিরাতে জীবন যাপন করেছে। যারা বিশ্বাস করেছে যে, দ্নিরার যাবতীয় কাজ-কর্মের হিসেব আখেরাতে আল্লাহর সামনে পেশ করতে হবে। মৃত্তাকীদের বিপরীতে রয়েছে সেসব লোক যারা কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে অবিশ্বাসী।

২০. অর্থাৎ সেসব তরুণী বয়সের দিক থেকে নিজেদের মধ্যে একে অপরের সমবয়কা হবে। অথবা তারা যে পুরুষের ন্ত্রী হবে সে পুরুষের বয়সের সমান হবে। لَا يَهْلُكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يُوا يَقُوا الرُّوحُ وَالْهَلَّكَةُ مَفَّا لَا الْوَحُ وَالْهَلِيَّكَةُ مَفًا لَا قَالَا فَاللَّهُ عَلَيْهُ مَفَّا لَا قَالَا فَاللَّهُ عَلَيْهُ مَفَّا لَا قَالَمُ عَلَيْهُ مَفَّا لَا قَالَمُ عَلَيْهُ مَا الْحَالِقَ عَلَيْهُ مَا الْحَالِقَ عَلَيْهُ مَا الْحَالِقَ عَلَيْهُ مَا الْحَالَةُ مَا الْحَالِقَ عَلَيْهُ مَا الْحَالِقُ عَلَيْهُ مَا الْحَالِقُ عَلَيْهُ الْحَلَيْقِ مَا الْحَلَيْقِ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُومُ الْحَلَيْقُ مَا الْحَلَيْقُ مِنْ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ مِنْ الْحَلَيْقُ الْحَلِيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلَيْقُ الْحَلِيْقُ الْحَلِيْقُ الْحَلَيْقُ الْمُلْعِلِيْعُلِيْكُ الْحَلَيْقُ الْمُلْعِلِيْكُمُ الْحَلِيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُلِيْكُ الْحَلَيْعُ الْمُعْلِقُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلَيْعُلِيْكُمْ الْحَلِيْعُلِيْكُ الْحَلِيْعُ الْحَلِيْعُ الْحَلِيْكُ الْحَلَيْعُ الْحَلِيْعُ الْحَلَيْعُلِيْكُومُ الْحَلِيْعُ الْحَلِي الْحَلَيْعُلِي الْحَلِيْعُ الْحَلِيْعُ الْحَلَيْعُ الْحَلِيْعُ

هُذَلِكَ الْيُو الْحُقَّ وَمَنَ شَاءَ الْتَحَنَ إِلَى رَبِّهِ مَا بَا ﴿ الْنَا الْنَ رُنكُرُ ﴿ هُذَلِكَ الْيُو الْحَقَ وَمَا الْفَالُونُ لُكُرُ وَ هُمَا اللّهِ الْمَالُةُ وَمَهُمَ الْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

الْمَلْنَكَةُ ; ﴿ وَهُ عَلَامُ وَالْهُ وَهُ الرَّوْحُ ; শিজ-ক্ষমতা তাদের থাকবে না وَالْمَلْنَكَةُ وَهُ وَ अंत कार्ष्ट وَالْمَلْنَكَةُ وَقَامَ وَالْمَاسَةِ وَلَا الرَّوْحُ وَ अंत शिल्प शिल्प शिकदा وَالْمَلْنَكَةُ وَقَامَ وَالْمَاسَةِ وَلَا الرَّوْحُ وَ अंत शिल्प हाला وَالْمَلْنَكَةُ وَقَامَ الرَّوْمُ وَ अंत शिल्प हाला وَالْمَانَ وَ अंत शिल्प हाला وَالْمَانُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَاللّهُ وَال

- ২১. জান্নাতের অধিবাসীদের জন্য একটি বিশেষ নিয়ামত হবে—সেখানে তারা কোনো প্রকার আজেবাজে, অশ্লীল, মিথ্যা, অর্থহীন ও গীবত-গালি মনোকষ্ট দানকারী কথাবার্তা শুনবে না। কেউ কারো সাথে মিথ্যা ও ধোঁকা-প্রতারণামূলক কথা বলবে না। কেউ কারো উপর দোষারোপ করবে না।
- ২২. 'আতা' শব্দের অর্থ প্রতিদান, পুরস্কার, দান। জান্নাতবাসীদেরকে শুধুমাত্র দুনিয়ার সংকাজের বিনিময়ই দেয়া হবে না, বরং তাকে অতিরিক্ত আশাতীত পুরস্কার দেয়া হবে। অপরদিকে জাহান্নামবাসীদেরকে দেয়া হবে তাদের মন্দ কাজের পূর্ণ প্রতিফল। অর্থাৎ তাদের যে যে মন্দ কাজের জন্য যে যে প্রতিফল নির্ধারিত আছে তার চেয়ে একটুও বেশি বা কম দেয়া হবে না।
- ২৩. অর্থাৎ হাশরের ময়দানে মহান আল্লাহ তাজালার দরবারের শানশওকত ও প্রভাব-প্রতিপত্তি দেখার পর কারো কোনো কথা বলার সাহস-হিম্মত হবে না।

# عَنَ ابًا قَرِيبًا ﴾ يَوْ يَنْظُرُ الْوَرْءُ مَا قَــــَنَّ مَنَ يَنْ لَا وَيَقَــُولُ الْمَرْءُ مَا قَــــنَّ مَنَ يَنْ لَا وَيَقَــُولُ الْمَرْءُ مَا قَـــنَّ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

# الْكِفِرُ يَلَيْتِنِي كُنْتُ تُوبُانُ

কাফের ব্যক্তি—হায়! (এর আগেই) আমি যদি মাটি হয়ে যেতাম। ২৭

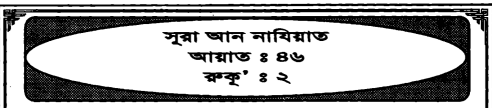
الْمَرْءُ; দেখতে পাবে: يَنْظُرُ : সেদিন بِيَوْمَ : সেদিন وَرِيْبًا : নেখতে পাবে عَذَابًا - مَذَابًا - مَذَابًا - مَذَابًا - মানুষ (ব্যক্তি) ; مَنَاءُ - আগে প্রেরণ করেছে : مَنَاءُ - তার হাত দুটো ; مَا - لِيَاءُ - বলবে : الْكُفِرُ : কাফের : يَلَيْتُنِيْ - তার أَلُكُفِرُ : বলবে - يَا - لِيَا - كُنْتُ - كَانَتُ - كَاللّه اللّه الله عليه - كُنْتُ - كَانَتُ - كُنْتُ - كُنْتُ - كَانَتُ - كُنْتُ - كَانَتُ - كُنْتُ - كُنُتُ - كُنُتُ - كُنْتُ - كُنْتُ - كُنُتُ - كُنْتُ - كُن

- ২৪. 'রহ' দারা হযরত জিবরাঈল (আ)-কে বুঝানো হয়েছে। মুফাস্সিরীনে কেরামের মতে আল্লাহর দরবারে তাঁর উনুত মর্যাদার কারণে এখানে আলাদাভাবে তাঁর কথা উল্লেখ করা হয়েছে।
- ২৫. 'কথা বলা' দ্বারা শাফায়াত তথা সুপারিশ করার কথা বলা হয়েছে। সুপারিশ একমাত্র সে-ই করতে পারবে যাকে আল্লাহ অনুমতি দেবেন। আর সে-ও কোনো অন্যায় সুপারিশ করতে পারবে না। সুপারিশ পাওয়ার যোগ্য লোকের জন্যই সুপারিশ করতে হবে।
- ২৬. 'নিকটতম' আযাব এজন্য বলা হয়েছে যে, মৃতুকালীন সময়ে মানুষের সুদীর্ঘ হায়াতকেও নিতান্ত নগণ্য বলে মনে হবে। অপর দিকে মৃত্যুর পর থেকে হাশর পর্যন্ত সময় (যার পরিমাণ একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন) সম্পর্কে মানুষের কোনো চেতনা ও অনুভৃতি থাকবেনা। আর সে জন্যই হাশর ময়দানে মানুষ যখন পুনরায় জীবিত হয়ে উঠবে তখন তার মৃত্যুকাল থেকে হাশর পর্যন্ত দীর্ঘ সময়কে মনে হবে একেবারেই কম সময়। সেমনে করবে যে, সে কিছুক্ষণ আগে ঘুমিয়েছিল, হাশরের শোরগোল তাকে জাগিয়ে দিল। হাজার বা লক্ষ বছর পর তাকে জীবিত করা হয়েছে। এ অনুভৃতি ও চেতনা তার মধ্যে মোটেই থাকবে না।
- ২৭. অর্থাৎ দুনিয়াতে মানুষ হিসেবে যদি আমার জন্মই না হতো তাহলে তো আমি মাটিই থেকে যেতাম; অথবা মৃত্যুর পর যদি আমি মাটির সাথে মিশে যেতে পারতাম।

#### ২য় রুকু' (৩১-৪০ আয়াত)-এর শিক্ষা

১. দুনিয়াতে মানুষ যেসব বিষয়কে সুখের উপকরণ মনে করে, আখেরাতেও সেগুলোই সুখের উপকরণ থাকবে। তবে দুনিয়াতে সুখের সাথে দুঃখের সংমিশ্রণ থাকে; কিন্তু আখেরাতের সুখ হবে অনাবিল, সেখানে যারা সুখী হবে তাদের মধ্যে দুঃখের লেশমাত্রও থাকবে না।

- ২. বিপরীত পক্ষে দৃঃখের ব্যাপারেও একই কথা প্রযোজ্য। আখেরাতে যারা দৃঃখী হবে, তারী সুখের ঘ্রাণও পাবে না।
- ৩. দুনিয়ার সংকর্মের প্রতিদান আল্লাহ তাআলা আধেরাতে এত উত্তম ও বেশি দেবেন যা মানুষের চিন্তা ও কল্পনার অতীত।
- 8. আখেরাতে আল্লাহর আদালতের সামনে উপস্থিত সারিবদ্ধ কেরেশতাকুল নির্বাক দাঁড়িয়ে থাকবে। কেউ কোনো কথা বলতে পারবে না। কোনো মানুষতো দূরের কথা আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ফেরেশতারাও কোনো কথা বলার সাহস ও অধিকার পাবে না। তবে আল্লাহ রহমানুর রাহীম খাকে অনুমতি দেবেন, সে-ই কথা বলতে পারবে : কিছু সে-ও সত্য ও ন্যায় কথা-ই বলবে।
- ৫. আখেরাতের সেই কঠিন মুসীবতের দিনের বিপদ খেকে বাঁচার জন্য এ দুনিয়া খেকেই প্রস্তুতি নিয়ে যেতে হবে। এজন্য আল্লাহ প্রদন্ত জীবন ব্যবস্থা অনুযায়ী দুনিয়ার জীবন পরিচালনা করতে হবে, তবেই আল্লাহর রহমতের আশ্রয় দাভ করা ধাঁবে।
- ७. क्रगञ्जात्री मूनियात छीवन শেষ २७ यात मात्य मात्य आत्यत्र खात्यता छीवन एक रही यात । मानूष यथन जात সকল कृष्ठकर्धात भूश्यानूभूश्य প্রতিবেদন जात माम्यत উপস্থিত পাবে, ज्यन कारकत-অविश्वामीता लच्छा ७ जनूत्यां जनात्र माणित मात्य मित्य व्यक्त ठाइँदि ; किन्सू जा-का जात रवात नय ।



#### নামকরণ

সূরার প্রথম শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

মাকী জীবনের প্রথম দিকে সূরা আন নাবা'র পর এ সূরাটি নাযিল হয়েছে। বিষয়বস্তুর আলোকেও এটা প্রতীয়মান হয়।

#### মূল আলোচ্য বিষয়

কেয়ামত ও আখেরাত তথা এ দুনিয়ার বিলয় ও পরকালীন জীবনের প্রমাণ দান ; সে সাথে আল্লাহর রাস্লের দাওয়াতকে মিথ্যা সাব্যস্ত করার কঠোর পরিণাম সম্পর্কে সতর্কবাণী উচ্চারণ-ই এ সুরার মূল আলোচ্য বিষয়।

সুরার প্রথম দিকে সেসব ফেরেশতাদের শপথ করেছেন যারা মানুষের প্রাণ হরণ, আল্লাহর নির্দেশ বাস্তবায়ন এবং আল্লাহর নির্দেশ অনুসারে বিশ্ব-জগতের যাবতীয় বিষয় পরিচালনায় নিয়োজিত। অতপর আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেছেন যে, এসব ফেরেশতারা উল্লেখিত কাজসমূহ আঞ্জাম দিয়ে যাছে, তেমনি নিকট ভবিষ্যতে আল্লাহর ছ্কুমে তারাই এ বিশ্ব-ব্যবস্থা ভেঙে চুরমার করে দেবে এবং সেই স্থানে এক নতুন ব্যবস্থার সূচনা করবে; আর সেটাই হবে আখেরাত।

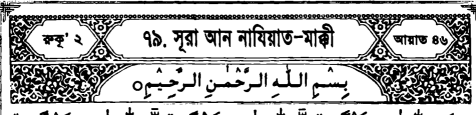
এরপর বলা হয়েছে যে, এ কাজটি আল্লাহর জন্য মোটেই কঠিন নয়। কারণ এ বিশ্ব-ব্যবস্থাপনা ধ্বংস করে দেয়ার জন্য মাত্র একটি ঝাঁকুনী প্রয়োজন।

অতপর মুসা (আ) ও ফেরাউনের উদাহরণ পেশ করে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে যে, রাসৃশকে অমান্য-অস্বীকার করার যে পরিণতি ফেরাউনের হয়েছিল তা থেকে তোমাদের শিক্ষা গ্রহণ করা প্রয়োজন।

তারপর মানুষকে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি যে অত্যন্ত সহজ কাজ, তার উপর যুক্তি পেশ করা হয়েছে। যে আল্লাহ মানুষকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন এবং সৃষ্টি করেছেন বিশাল সৌরজগত তার পক্ষে মানুষকে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা কঠিন হবে—এটা যুক্তিসংগত কথা নয়। মানুষকে তা আল্লাহ অনর্থক সৃষ্টি করেননি। তিনি দুনিয়াতে মানুষ ও জীব-জন্তুর জীবন ধারণের উপকরণ সৃষ্টি করেছেন। মানুষকে বৃদ্ধিসম্পন্ন ও স্বাধীন ইচ্ছাশন্তি সম্পন্ন জীব সৃষ্টি করেছেন—এসব কিছুই তো সাক্ষ দেয় যে, তিনি অবশ্যই মানুষের নিকট থেকে এসব ব্যাপারে হিসেব গ্রহণ করবেন। তার দেয়া স্বাধীনতা ও উপায়-উপকরণ কোথায়

িকিভাবে ব্যয় করেছে তার হিসেব তিনি মানুষের নিকট থেকে নেবেন না এটা কোনৌ যুক্তির কথা হতে পারে না। কারণ মানুষকে দেয়া স্বাধীন ইচ্ছাশক্তি ও দায়িত্বের স্বাভাবিক, নৈতিক ও যুক্তিসংগত দাবী তো এটাই যে, তার নিকট থেকে হিসেব নেয়ার ভিত্তিতে তাকে পুরস্কার বা শান্তি দেয়া হবে।

সর্বশেষে কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় সম্পর্কে কাফেরদের প্রশ্নের জবাবে বলা হয়েছে যে, এর সময় সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন। রাস্লের দায়িত্ব একমাত্র কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে সতর্ক করে দেয়া। এখন মানুষ ইচ্ছা করলে রাস্লের সতর্কতাকে গুরুত্ব দিয়ে নিজের জীবনকে গড়ে নিতে পারে, অথবা এ সতর্কতাকে গুরুত্ব না দিয়ে নিজের জীবনকে বরবাদ করে দিতে পারে। অতপর দুনিয়ার সংক্ষিপ্ত জীবন শেষ হয়ে যাওয়ার পর সে বুঝতে পারবে রাস্লের সতর্ক করার গুরুত্ব, কিন্তু তখনতো আর শোধরাবার কোনো উপায় থাকবে না।



- ۞وَالِـنْزِعْبِ غَرْقًا ۞ وَّالنّْشِطْبِ نَشْطًا ۞ وَّالسِّبِحْبِ سَبْحًا ۞
- কসম সজোরে উৎপাটনকারী (ফেরেশতার) যারা নির্মযভাবে টেনে বের করে। ২. কসম মৃদুতাবে বন্ধন মৃক্তকারী (ফেরেশতা)দের যারা মৃদুতাবে টেনে বের করে। ৩. কসম-দ্রুত সাঁতারকারী (ফেরেশতা)দের যারা (শূন্য লোকে) সাঁতরার।
- ٥ فَالسِّبِقْفِ سَبْقًا أَنْ فَالْمُنَ بِرِفِ أَمْرًا ﴿ يَوْا تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ٥
  - অতপর (কসম) দ্রুত গতিশীল (ফেরেশতা)-দের যারা দ্রুত এগিয়ে যায়। ৫. তারপর (কসম) সকল কার্যনির্বাহক (ফেরেশতা)-দের। ৬. সেই দিন কাঁপিয়ে দেবে প্রকম্পনকারী।
- آور الراج ف الربي و الربي الربي و ا
- ১. আল্লাহ তাআলা এ সূরার প্রথম পাঁচটি আয়াতে পাঁচটি গুণসম্পন্ন অদৃশ্য সন্তার কসম করেছেন। এ সম্পর্কে বিন্তারিত আলোচনা না করলেও মশহুর সাহাবী ও তাবেয়ী মুফাস্সিরদের মতে, এখানে ফেরেশতাদের কথা বলা হয়েছে। প্রথম আয়াতে কসম করা হয়েছে সেসব ফেরেশতার যারা কাফেরদের শরীরের শিরা-উপশিরা থেকে তাদের ক্রহকে অতি নির্মমভাবে টেনে বের করে। দ্বিতীয় আয়াতে কসম করা হয়েছে সেসব ফেরেশতার যারা মু'মিনদের রহকে অত্যন্ত সহজভাবে দেহের সাথে তার বন্ধনকে খুলে দেয়, ফলে সহজেই মু'মিনের রহ বের হয়ে আসে। তৃতীয় আয়াতে কসম করা হয়েছে সেসব ফেরেশতার যারা মানুষের রহকে কবয় করার পর অতি দ্রুতগতিতে শৃণ্যলোকে সাঁতার কেটে আকাশের দিকে নিয়ে যায়। চতুর্থ আয়াতে কসম করা হয়েছে সেসব ফেরেশতার মানুষের রহ হাতে আসার পর যারা রহকে ভাল বা মন্দ স্থানে পৌছানোর জন্য প্রতিযোগিতার সাথে এগিয়ে যায়। পঞ্চম আয়াতে বিশ্ব-ব্যবস্থাপনায় নিয়োজিত ফেরেশতাদের কসম করা হয়েছে। অতপর কেয়ামত ও মৃত্যুর পরবর্তা জীবনের বিষয়

# ٠ تَتَبَعُهَا الرَّادِفَـةُ ۞ تُلُوبٌ يَّوْمَئِنِ وَّاجِفَـةٌ ۞ ٱبْصَارُهَا خَاشِعَـةً ۞

৭. তাকে অনুসরণ করবে অনুগমনকারী। ১৮. কতক অন্তর সেদিন ভীত-সম্ভব্ধ হবে। ১৯. তাদের দৃষ্টিসমূহ হবে ভয়ে অবনমিত ।

@يَقُولُونَ وَإِنَّا لَـ مَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴿ وَإِذَا كُنَّا عِظَامًا نَّجِرَةً ٥

১০. তারা বলবে—সত্যিই কি আমরা আগের অবস্থায় প্রত্যাবর্তিত হবো ? ১১. তখনো কি, যখন আমরা পরিণত হবো চূর্ণ-বিচূর্ণ হাডিডতে ?

الردنة) -الردنة) -الردنة بالمردنة بالمردن بالمردن

আলোচনা করে একথাই বুঝানো হয়েছে যে, কেয়ামত অবশ্যম্ভাবী এবং মৃত্যুর পরে মানুষকে নিশ্চিতভাবেই নতুন করে জীবিত করা হবে।

এখানে ফেরেশতাদের পাঁচটি গুণ উল্লেখ করে কসম করার কারণ হলো—কাফেররা যেহেতু আল্লাহর অন্তিত্ব, ফেরেশতাদের অন্তিত্ব এবং তাদের বিভিন্ন গুণ সম্পর্কে অবিশ্বাসী ছিল না, যদিও মূর্খতাবশত তাদেরকে আল্লাহর কন্যা বলতো এবং তাদেরকে নিজেদের মা'বুদ বানিয়ে নিয়েছিল, তাই কেয়ামত ও আখেরাতের প্রমাণ হিসেবে ফেরেশতাদের পাঁচটি গুণ উল্লেখ করে কসম করা হয়েছে। অর্থাৎ যে আল্লাহর হকুমে ফেরেশতারা তোমাদের রূহ কবয করে যথাস্থানে নিয়ে যায় এবং যে আল্লাহর হকুমে তারা বিশ্বজাহান পরিচালনায় নিয়োজিত, সেই আল্লাহর হকুমেই তারা এ বিশ্বজাহান ফ্বংস করে দিতে এবং নতুন এক জগত সৃষ্টি করতেও সক্ষম। তাঁর হকুম পেলে তা তামিল করতে তাদের এক মূহুর্ত দেরীও হয় না, আর হয় না সামান্যতম শৈথিলা।

- ২. এখানে শিঙার যে ফুঁকের মাধ্যমে আসমান-যমীন ও এতদ্ভরের মধ্যকার সবকিছু ধ্বংস হয়ে যাবে তার কথাই বলা হয়েছে। এর পরবর্তী ফুঁকের মাধ্যমে মানুষ আবার জেগে উঠবে এবং অবাক চোখে সবকিছু দেখতে থাকবে।
- ৩. কেয়ামতের দিন কাফের-মুশরিক ও মুনাফিকদের অন্তরই ভীত-সন্ত্রন্ত হবে, তাদের দৃষ্টি হবে আতদ্কর্যন্ত। 'কতক অন্তর' বলে সেদিকেই ইংগীত করা হয়েছে। কারণ মু'মিনদের উপর এ ধরনের ভয়ের কোনো চিহ্ন দেখা যাবে না।

### 

هُ فَاذَا هُرُ بِالسَّاهِرَةِ ﴿ هُ هُلَ السَّاهِرَةِ ﴾ وَأَنْ الْدَلْهُ عَلَى الْسَاهِرَةِ ﴾ 38. जरक्र नार जाता (উপश्चिष्ठ) दरत रथामा मग्रमात الله على الل

رَبِّهُ بِالْسِوَادِ الْهُقَسِيْسِ طُوَى ﴿ الْهُفِيلِ فِسِرْعُونَ إِنَّهُ طَغَى ﴿ وَبِهُ بِالْسِ فَالْ الْهُو قَامَة প্ৰতিপালক পবিত্ৰ 'তুয়া'' উপত্যকায় ; ১৭. তুমি ফেরাউনের নিকট যাও, সে অবশ্যই বিদ্রোহ করেছে ;

- 8. এটা ছিল আখেরাত নিয়ে কাফেরদের উপহাস ছলে বলা কথা। তারা যখন বললো—আমাদের হাডিভগুলো চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাওয়ার পরও কি আমাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করা হবে । জবাবে বলা হলো যে, হাাঁ এমনই হবে, তখন তারা উপহাস করে বললো—তাহলে তো আমাদের পুনরায় জীবিত হয়ে উঠা খুবই ক্ষতির ব্যাপার হবে। আমাদের তো আর বাঁচার পথ থাকবে না।
- ৫. অর্থাৎ তোমাদের হাডিড-মাংস চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাওয়ার এবং সবকিছু মাটি হয়ে যাওয়ার পর একটি মাত্র ধমক বা ঝাঁকুনি দিলেই তোমরা জীবিত হয়ে নিজেদেরকে হাশরের মাঠে উপস্থিত দেখতে পাবে। তোমরা যতই হাসি-ঠাট্টা বা বিদ্রূপ কর না কেন এবং যতই তা থেকে পালিয়ে থাকতে চাও না কেন, কেয়ামত ও আথেরাত অবশ্যম্ভাবী।
- ৬. কাফেরদের কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করার উদ্দেশ্য হলো আল্লাহর রাসূলকে মিথ্যা সাব্যস্ত করা ও তাঁকে কষ্ট দেয়া। আল্লাহ তাআলা এখানে আখেরাতের

# ﴿ فَقُلْ هَلْ لَا لِكَ إِلَّى أَنْ تَرَكِّى إِنَّ كُولِيكَ إِلِّى رَبِّكَ فَتَخْشَى ﴿

১৮. আর (তাকে) বলো—তোমার কি পবিত্র হওয়ার ইচ্ছা আছে ? ১৯. এবং আমি তোমাকে তোমার প্রতিপালকের দিকে পথ দেখাচ্ছি, যাতে তুমি (তাঁকে) ভয় কর। দ

اَنَى اَنْ ; আর বলো (هل+ك)-هَلْ لُكَ ; তোমার কি ইচ্ছা আছে انَـ اَنْ )-فَقُلْ ﴿ الْكَ ) আর বলো (هل+ك)-هَلْ لُكَ -আমি (الى+ان تـزكى)-آهُـديَـكَ ; এবং -وَها পবিত্র হওয়ার । ﴿ اللى+ان تـزكى)-تَـزكُـى ) আমি তোমাকে পথ দেখাছি : الـّها -الـّها -الـّها (رب+ك)-ربّـك ) -আত তুমি ভয় করো ।

ব্যাপারে আরো যুক্তি-প্রমাণ পেশ করার আগে কাফের-মুশরিক ও সংশয়বাদীদেরকে মূসা (আ) ও ফেরাউনের কাহিনী শুনিয়ে দিচ্ছেন, যাতে তারা রাসূলের সাথে তাদের আচরণ এবং আল্লাদ্রোহিতার পরিণাম সম্পর্কে সজাগ-সচেতন হতে পারে।

- ৭. 'তুয়া' শব্দ দ্বারা এ নামে পরিচিত সেই পবিত্র উপত্যকাটিকে বুঝানো হয়েছে যেখানে মূসা (আ)-কে আল্লাহ তাআলা সম্বোধন করেছিলেন। অবশ্য এর আরো দুটো অর্থ হতে পারে—(ক) যে উপত্যকাটিকে দুবার পবিত্র করা হয়েছে। প্রথমবার আল্লাহ তাআলা মূসা (আ)-কে সম্বোধন করে পবিত্র করেন। দ্বিতীয়বার মূসা (আ) বনী ইসরাঈলকে মিসর থেকে বের করে নিয়ে সেখানে অবস্থান করলে আল্লাহ তাকে আবার পবিত্র করেন। (খ) রাতের কিছু অংশ অতিক্রম করার পর, তখন অর্থ হবে— "আল্লাহ তাআলা তাকে রাতের কিছু অংশ অতিক্রম করার পর সম্বোধন করেন।"
- ৮. এখানে ফেরাউনের বিদ্রোহ করা দ্বারা স্রষ্টা ও সৃষ্টি উভয়ের মুকাবিলায় বিদ্রোহ করা বুঝানো হয়েছে। স্রষ্টার মুকাবিলায় বিদ্রোহ হলো— 'আমি তোমাদের শ্রেষ্ঠ প্রতিপালক' বলে দঞ্জোক্তি করা; আর সৃষ্টির মুকাবিলায় বিদ্রোহ হলো— "নিজ শাসনাধীন এলাকার লোকদেরকে বিভিন্ন শ্রেণীতে বিভক্ত করে তাদের উপর শোষণ-নির্যাতন চালানো।'

আর 'পবিত্র হওয়ার' দ্বারা 'মুসলমান হওয়ার' কথা জানতে চাওয়া হয়েছে। কুরআন মজীদে 'তাযাক্লী' তথ আত্মিক পরিশুদ্ধতা দ্বারা ইসলাম গ্রহণ করার কথা বুঝানো হয়েছে। যেমন সূরা আবাসা'য় রাসূলকে সম্বোধন করে আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেন—وَوَعَلَى مِرْكُلَى ضِلْهِ "আপনি কিভাবে জানবেন, হয়তো সে পরিশুদ্ধ হতো ?" এর অর্থ 'সে ইসলাম গ্রহণ করতো।'

আর "তোমার প্রতিপালকের দিকৈ পথ দেখাছি। যাতে তুমি ভয় কর"-এর অর্থ হলো তুমি যদি আমার দেখানো পথে চলো, তাহলে তুমি তোমার প্রতিপালককে চিনবে এবং তখন তুমি যে 'রব' হওয়ার দাবী করছো তার জন্য অবশ্যই তুমি ভীত-সম্ভম্ভ হবে। কারণ তুমি এ দাবীর মাধ্যমে নিজের উপর বিরাট যুলুম করছো।

# ﴿ فَأَرْبُهُ الْأَيْنَةُ الْكَبْرِي ﴿ فَكُنَّابُ وَعَمَى ﴿ ثَيْرَ أَدْبُرِ يَسْعِي ۞ فَرْ أَدْبُرِ يَسْعِي ۞

২০. অতপর তিনি (মৃসা) তাকে দেখালেন মহা নিদর্শন ; ২১. কিন্তু সে মিথ্যা বলে জানলো এবং অমান্য করলো। ২২. তারপর সে পেছনে ফিরে গেলো—চালবাজী করতে লাগলো। ১০

### @فَحَشَرَ فَنَادَى ﴿ فَقَالَ إِنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

২৩. অতপর সে (লোক) জমায়েত করলো এবং সজোরে ডাক দিল——২৪. বললো——আমি তোমাদের (শ্রেষ্ঠ) প্রতিপালক।<sup>১১</sup> ২৫. ফলে আল্লাহ তাকে পাকড়াও করলেন

الراية) -الاَية : الاَية : অতপর তিনি (মৃসা) দেখালেন তাকে : الراية) - الراية (الرائة) - الراية) - الراية (الرائة) - নিদর্শন : الراية (الرائة) - মহা الراية - الراية

মানুষের আত্মিক পরিশুদ্ধতা একমাত্র আল্লাহর ভয়ের উপর নির্ভর করে, আর এর মাধ্যমেই মানুষ সঠিক এবং নির্ভুল দৃষ্টিভংগী ও সিদ্ধান্ত গ্রহণ করতে পারে।

- ৯. 'আল আয়াতাল কুবরা' তথা 'মহা নিদর্শন' দারা মূসা (আ)-কে আল্লাহ কর্তৃক প্রদন্ত মু'জিযার কথা বলা হয়েছে। আর তা হলো তাঁর হাতের লাঠি অজগরে পরিণত হওয়া। মূসা (আ) যখন ফেরাউনের যাদুকরদের মুকাবিলায় হাতের লাঠিটি ছেড়ে দিলেন তখনই তা এক বিরাট অজগরে পরিণত হলো এবং যাদুকরদের লাঠি ও দড়ি দ্বারা তৈরি কৃত্রিম সাপগুলোকে টপাটপ গিলে ফেললো। আবার যখন তিনি অজগরটিকে হাত দ্বারা ধরলেন তখনই তা আবার পূর্বের মত লাঠি হয়ে গেলো। তাঁর নবুওয়াতের সত্যতা প্রমাণের জন্য এর চেয়ে বড় নিদর্শন আর কি হতে পারে ?
- ১০. ফেরাউন মৃসা (আ)-এর দাওয়াতকে অমান্য করে তাঁর মু'জিযাকে যাদু হিসেবে প্রমাণ করার জন্য যে চালবাজী শুরু করে দিল এখানে সেদিকেই ইংগীত করা হয়েছে। কুরআন মজীদে অন্য জায়গায় এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। সে মিসরের বড় বড় যাদুকরদের জমায়েত করে মৃসা (আ)-এর মু'জিযাকেও যাদু বলে চালিয়ে দেয়ার ব্যর্প চেষ্টা করলো; কিন্তু নবীর মু'জিযার সামনে যাদুকরদের যাদু ব্যর্প হয়ে গেলো। শুধু তাই নয়, যাদুকররাও মৃসা (আ)-এর প্রতি ঈমান আনলো।
- ১১. ফেরাউনের 'রাব্বুকুমূল আ'লা' বলার অর্থ এ নয় যে, সে নিজেকে আসমান-্যমীনের স্রষ্টা ও বিশ্বজাহানের প্রতিপালক বলে ঘোষণা করেছে। কারণ সে নিজেই অন্য

### نَكَالَ الْأَخِرَةِ وَالْأُولَى ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِّهِنَ يَخُشَى ثُ प्रनिय़ा ७ आर्थताएव आयांत्व। २७. निक्यरे এए० त्रायारह

নয়া ও আখেরাতের আযাবে। ২৬, নিশ্চয়ই এতে রয়েছে তার জন্য শিক্ষণীয় বিষয়, যে ভয় করে।<sup>১২</sup>

শক্তির পূজারী ছিল। সে আল্লাহর অন্তিত্ব স্বীকার করতো। সে বলতো—মূসা যদি আল্লাহর প্রেরিত নবী হতো, তা হলে তার সাথে সোনার কাঁকন এবং ফেরেশতারা কেন নাযিল হয়নি ? এ থেকে এটাই বোধগম্য হয় যে, সে নিজেকে ধর্মীয় দৃষ্টিকোণ থেকে ইলাহ বারব দাবী করেনি ; বরং সে যা দাবী করেছে তার অর্থ হলো—আমার রাজ্যে আমি ছাড়া অন্য কোনো শক্তির হুকুম চলবে না। আমার রাজ্যে হুকুম একমাত্র আমার-ই চলবে, কারণ আমার উপর এ রাজ্যে ক্ষমতাধর কেউ নেই।

১২. অর্থাৎ ফেরাউন যে আল্লাহর রাস্লকে মিথ্যা সাব্যস্ত করে ও তাঁর দাওয়াতকে মেনে নিতে অস্বীকার করে, সে জন্যই তার এ পরিণাম হয়েছিল। সুতরাং যারা আল্লাহকে ভয় করে তাদের উচিত এ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করা, অর্থাৎ আল্লাহর রাস্লের দাওয়াতকে পুরোপুরি গ্রহণ করা। নচেত তাদের পরিণামও ফেরাউনের মতই হবে।

#### ১ম রুকৃ' (১-২৬ আয়াত)-এর শিকা

- আল্লাহ তাআলার ফেরেশতাদের কসম করে বলা দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, কেয়ামত অবশ্যই
  সংঘটিত হবে। অতপর আদি থেকে অন্ত পর্যন্ত সকল মানুষকে পুনরায় জীবিত করে উঠানো হবে।
  - त्रकम मानुत्यत क्रश् मृजुङ्गाल त्कः त्रभणातार नित्य यात्र ।
  - ७. कारकत्रप्तत्र क्रर प्रजास निर्भमणात कर्कात्रजात्र मार्थ क्वय कत्रा रग्न ।
  - 8. मू भिनामत क्रव चारा महत्त्राचार चारा चारा करा करा दस, यारा जाता कहे कम भारा।
- ए. य्यद्रमणाता जाल्लावत निर्मम भाउरा भावरे जा भागन कतात छन्। कार्यत भगक्रे विशिष्टा
  यात्र।
- ৬. আল্লাহ তাআলা তাঁর এ মহাবিশ্ব এবং এর সমগ্র ব্যবস্থাপনা তাঁরই সৃষ্ট ফেরেশতাদের দ্বারা পরিচালনা করেন।
- ৭. কেয়ামতের দিন কাম্ফের, মুশব্লিক ও মুনাফিকদের অন্তর-ই ভীত ও প্রকম্পিত হবে। মু'মিন ও সংলোকদের উপর এ ভীতি প্রভাব ফেলবে না।
- ৮. শিঙায় ফুঁক দেয়ার সাথে সাথেই কেয়ামত সংঘটিত হবে এবং সবকিছুই ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে। আর পরবর্তী ফুঁকের সাথে সাথেই মানুষ হাশরের মাঠে সমবেত হয়ে যাবে।

- ৯. তাযকিয়ায়ে নফস তথা আত্মার পরিশুদ্ধতা একমাত্র ইসলাম গ্রহণের মাধ্যমেই সম্ভব<sup>াই</sup> ইসলাম গ্রহণ ছাড়া অন্য কোনো পথে আত্মশুদ্ধি সম্ভব নয়।
- ১০. আল্লাহর কুদরতের অগণিত-অসংখ্য নিদর্শন থাকা সত্ত্বেও নবী-রাসূলদের আনীত আদর্শের প্রতি যথার্থ ঈমান না আনা দুনিয়াতে লাঞ্ছনা এবং আখিরাতে কঠোর আযাবের যোগ্য হওয়ার একমাত্র কারণ।
- ি ১১. কুরআন মজীদে বর্ণিত ঘটনাগুলো থেকে মুব্তাকী তথা আল্লাহভীরু লোকদের জন্য শিক্ষণীয় বিষয় রয়েছে।

### সূরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-৪ আয়াত সংখ্যা-২০

الْتُرْ أَشُّ خُلْقًا أَرِ السَّمَّاءُ مَ بَنْهَا ﴿ وَفَعَ سَهْكَهَا فَسُوْمِهَا قُ

২৭. তোমাদেরকে<sup>১৩</sup> সৃষ্টি করা কি অধিক কঠিন, না কি আসমান ?<sup>১৪</sup> তিনিই তো তা নির্মাণ করেছেন। ২৮. তিনি সুউচ্চ করেছেন তার ছাদকে অতপর তাকে সুবিন্যন্ত করেছেন।

@ وَٱغْطَشَ لَيْلَهَا وَٱخْرَجَ نُحْمَهَا ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْنَ ذَلِكَ

২৯. আর তিনি তার রাতকে করেছেন অন্ধকারময় এবং তার দিনকে করেছেন আলোকময়। ১৫ ৩০. তারপর যমীনকে

﴿ اَنْتُمْ (النَّمَ - اَنْتُمْ - اَلْكُهَا : আসমান : السَّمَا ، اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

১৩. কেয়ামত ও আখেরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী জীবন অবশ্যই সংঘটিত হবে এবং তা সৃষ্টিজগতের পরিবেশ-পরিস্থিতির অনিবার্য দাবী। আল্লাহ তাআলা এখানে কেয়ামত ও আখেরাত যে সম্ভব তার যৌক্তিকতা পেশ করছেন।

১৪. কেয়ামত ও আখেরাতকে অস্বীকারকারী কাফেরদের উদ্দেশ করে আল্লাহ তাআলা এখানে এরশাদ করছেন যে, তোমাদের পুনরায় সৃষ্টি করাকে কঠিন মনে করছো কোন্ যুক্তিতে । তোমাদের মাথার উপর যে আসমান, যাতে রয়েছে অগণিত গ্রহ-নক্ষত্র ও সৌরজগত—এগুলো সৃষ্টির চেয়ে তোমাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করা কি কঠিন । যে মহান স্রষ্টা তোমাদেরকে প্রথমবার কোনো নমুনা ছাড়া সৃষ্টি করেছেন, তাঁর জন্য তোমাদের দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা কঠিন হওয়ার কোনো কারণই নেই। কুরআন মজীদে আরো কয়েক স্থানেই এ সম্পর্কিত যুক্তি-প্রমাণ পেশ করেছেন। সূরা ইয়াসীনের ৮১ আয়াত এবং সূরা মু'মিনের ৫৭ আয়াতে এ প্রসঙ্গে আলোচনা রয়েছে।

১৫. রাত ও দিনের পরিবর্তন প্রক্রিয়া আকাশের সাথে সম্পর্কিত। সূর্য অস্ত যাওয়ার পুর পৃথিবীতে অন্ধকার ছেয়ে যায়, তখন আর কিছুই দৃষ্টিগোচর হয় না, তাই রাতকে

### دُحيهَا ﴿ اَخْرَى مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعِيهَا ﴿ وَالْجِبَالَ اَرْسَهَا ۚ فَا وَمَرْعِيهَا ﴿ وَالْجِبَالَ اَرْسَهَا প্রশন্ত করেছেন। ১৬ ৩১. তিনি বের করেছেন তার মধ্য থেকে তার পানি এবং তার ফলমূল<sup>১৭</sup> তৃণাদি। ৩২. আর তিনি পাহাড়কে দিয়েছেন গেঁথে।

ত مَتَاعًا لَّكُرُ و لِأَنْعَامِكُرُ ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّاسَةُ الْكُبْرِي ﴿ وَ لِأَنْعَامِكُرُ ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّاسَةُ الْكُبْرِي ﴿ وَ هَمَا عَالَمَ اللّهِ الْكَبْرِي ﴿ وَ لَا نَعَامِكُمُ وَ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّاسَةُ الْكُبْرِي ﴿ وَ هَا مَا اللّهُ الْكُبْرِي ﴾ وقد قد الكام وقد الكام و

ঢেকে দেয়ার কথা বলা হয়েছে। অপরদিকে সূর্য উদয়ের পর সবকিছু আলোকময় হয়ে যায়, ফলে দিনের প্রকাশ ঘটে, তাই দিনকে প্রকাশ করে দেয়ার কথা বলা হয়েছে।

১৬. আসমান সৃষ্টির কথা বলার পরে যমীন সৃষ্টি করার কথা বলা দ্বারা একথা বুঝানো উদ্দেশ্য নয় যে, আসমান আগে সৃষ্টি হয়েছে, আর যমীন পরে সৃষ্টি হয়েছে। এখানে সৃষ্টির ক্রমিকতা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য নয়। কুরআন মজীদে অন্য স্থানে যমীন সৃষ্টির কথা আগে এবং আসমান সৃষ্টির কথা পরেও উল্লেখ করা হয়েছে। কোন্টা আগে ও কোন্টা পরে সৃষ্টি করা হয়েছে সেটা বলা এখানে উদ্দেশ্য নয়। তবে দেখা যায় যে, যেখানে আল্লাহর অসীম ক্ষমতার কথা বলা উদ্দেশ্য সেখানে আসমান সৃষ্টির কথা আগে বলা হয়েছে; আর যেখানে মানুষকে আল্লাহ প্রদন্ত নিয়ামতের কথা শ্বরণ করিয়ে দেয়া উদ্দেশ্য সেখানে যমীন সৃষ্টির আলোচনা আকাশের আগে করা হয়েছে।

১৭. 'মারআ' দ্বারা মানুষ ও পত উভয়ের খাদ্য বুঝানো হয়েছে অর্থাৎ তিনি যমীন থেকে পানির উদ্ভব ঘটান এবং তদ্বারা মানুষ ও পত্তর খাদ্য তথা ফলমূল-খাদ্যশস্য ও তৃণ-লতাদিরও উদ্ভব করেন।

১৮. উল্লেখিত আয়াতগুলোতে যেসব বিষয়ের দিকে মানুষের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে সেগুলো দ্বারা কেয়ামত ও আখেরাতের জীবন সংঘটিত হওয়ার বাস্তবতাকে প্রমাণ করা হয়েছে। এখানে একথাই বুঝানো হয়েছে যে, যে আল্লাহ অত্যন্ত বিজ্ঞতা সহকারে এ বিশাল জগত এবং তন্মধ্যস্থিত জীবন জগতের জীবন ধারণের জন্য বিভিন্ন প্রয়োজনীয়

## وَ يَوْاً يَــتَنَكَّرُ الْإِنْسَــانَ مَا سَعَى ﴿ وَبُــرِّزَتِ الْجَحِيْرُ ﴿ وَبُــرِّزَتِ الْجَحِيْرُ ﴿ وَا ٥٤. पानूष या करतरह र्प्तिन ठा खर्ग करतर ; ٥٥. अत প्रकाण करत प्रगा दर्य जाहानामरक

رَمَى يَسْرِى ﴿ فَأَمَّا مَنَ طَغَى ﴿ وَ أَنْسِرَ الْحَيْوِةَ الْنُنْيَا ﴿ فَإِنَّ الْمَنْيَا ﴿ فَأَنَّ الْمَنْيَا ﴿ فَأَنَّ الْمُنْيَا ﴿ فَأَنَّ الْمُنْيَا ﴿ فَأَنَّ الْمُنْيَا ﴿ فَأَنَّ الْمُنْيَا اللهِ فَأَنَّ الْمُنْيَا اللهِ فَأَنَّ الْمُنْيَا اللهِ فَأَنَّ الْمُنْيَا اللهِ فَأَنَّ اللهُ فَأَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ فَأَنَّ اللهُ فَأَنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ال

الجَحِيْرِ هِيَ الْمَهْاُوى ﴿ وَامَّا مَنْ خَافَ مَقَا ا رَبِّهِ وَنَهَى जारान्नाम रद ठात िकाना । ८०. जात ठथन य छत्त द्वरिष्ट्रिल ठात প্রতিপালকের

मूर्यामुयी रुउत्रात এवः वित्रुठ द्वर्याह्रल

نوم والبانسان - الانسان - الانسان - يوم والبانسان : यात कर्तात والبانسان - يَوم وَ وَالبانسان - وَالبانسان - يَوم وَ وَالبانسان - عَم وَ وَالبانسان - عَم وَ وَالبانسان - عَم وَ وَالبان - عَم وَ وَالبان - عَم وَ وَالبان - عَم وَ وَلبان - وَالبان - وَالن - وَالن - وَالبان - وَالبان - وَالن اللاء - وَاللاء - وَاللاء - وَاللاء - وَاللاء - وَال

উপকরণাদি সৃষ্টি করেছেন, তাঁর পক্ষে এটা ধ্বংস করে অন্য একটি জগত সৃষ্টি করে বৃদ্ধি ও ইখতিয়ার সম্পন্ন জীব মানুষের নিকট থেকে হিসেব গ্রহণ করা অত্যন্ত সহজ ব্যাপার। তাছাড়া যিনি দৃশ্যমান ও অদৃশ্যমান জগতের কোনো কিছুই অনর্থক সৃষ্টি করেননি, তিনি মানুষকে অনর্থক সৃষ্টি করে দুনিয়াতে যাচ্ছেতাই করার জন্য ছেড়ে দিয়েছেন তাদের কাজের কোনো হিসেব গ্রহণ ও প্রতিদান দেবেন না এটা কোনো মতেই যুক্তি ও বিবেক-বৃদ্ধির সাথে মেলে না।

১৯. 'তামাতুল কুবরা' দ্বারা কেয়ামত বুঝানো হয়েছে। 'তামাহ' শব্দ দ্বারাই মহাবিপদ বুঝায়, যা সর্বগ্রাসী ও সর্বব্যাপক হয়। এরপর 'কুবরা' তথা 'মহা' ব্যবহার করে কেয়ামতের ভয়াবহতা বুঝানো হয়েছে।

২০. মানুষের সামনে যখন ভয়াবহ কোনো বিপদ উপস্থিত হয়, মৃত্যু যখন নিকটবর্তী বলে মনে হয়, তখন অতীত জীবনের সকল কার্মকাণ্ড তার চোখের সামনে ভেসে উঠে।

## النَّفْسَ عَنِ الْهُوى ﴿ فَانَ الْجَنْدَةُ هِيَ الْهَاوَى ﴿ يَسْعُلُونَكَ مَا الْهَاوَى ﴿ يَسْعُلُونَكَ مَعِي مع مع المام المعامة به مع المعامة المعامة به مع المعام المعامة المعامة

عَنِ السَّاعَـةِ أَيَّـانَ مُرْسَهَا ﴿ فَيْرَ أَنْــَتَ مِنْ ذِكُرُنهَا ٥ عَنِ السَّاعَـةِ أَيْـانَ مُرْسَهَا ﴿ فَيْرَ أَنْــَتَ مِنْ ذِكُرُنهَا ٥ مَنْ السَّاعَـةِ السَّامَةِ مَا السَّامَةِ السَّمَةِ السَّامَةِ فَيُعْلَمُ السَّامَةِ السَّمَةِ السَّامَةِ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّمَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّلَمَةُ السَّامَةُ السَّامَة

(ال رَبِّكَ مُنتَهَمَّهَا ﴿ إِنَّهَا أَنْتَ مُنْكِرُ مَنْ يَخْشَهَا ﴾ وأنها أنت مُنْكِرُ مَنْ يَخْشُهَا ﴿ 88. ठात ह्ड़ाख खान एठा पाननात প্রতিপালকের নিকট। ৪৫. पानन एठा उप्रेमाव ठातर प्रज्ञे प्रठकंकाती. य ওটার ভয় পোষণ করে।

একইভাবে কেয়ামত দিবসে ও হাশরের মাঠে আমলনামা তথা দুনিয়ার জীবনের সকল কর্মকাণ্ডের রিপোর্ট বা প্রতিবেদন তার সামনে উপস্থিত করার আগেই তার মনের পর্দায় তার সারাটি জীবন ভেসে উঠবে। এখানে সেদিকেই ইংগিত করা হয়েছে।

২১. আখেরাতে মানুষের ফায়সালা যে দুটো বিষয়ের উপর নির্ভরশীল এখানে (৩৭-৪১ আয়াতে) তা বলে দেয়া হয়েছে। মানুষ যদি দুনিয়ার জীবনে আল্লাহর দাসত্বকে অস্বীকার করে বিদ্রোহমূলক আচরণ করে এবং আখেরাতের উপর দুনিয়ার জীবনকে অগ্লাধিকার দেয়, তাহলে তার জন্য জাহান্নাম-ই স্থির করে রাখা হয়েছে। আর যদি সে নিজ প্রতিপালক আল্লাহর সামনে হাযির হয়ে দাসত্বের দায়িত্ব সম্পর্কে জবাবদিহির ভয় করে জীবন যাপন করে এবং নিজের প্রবৃত্তির চাহিদা পূরণ থেকে নিজেকে মুক্ত রাখে, তাহলে জান্নাত-ই হবে তার আবাস।

২২. রাসূলুল্লাহ (স)-এর নিকট কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় প্রশ্ন করা জানার

# اللهُ مُرْبُوا يَرُونُهَا لَمُ يَلْبُثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضُعُهَا أَ

৪৬. যেদিন তারা তা দেখবে তখন (তাদের মনে হবে) যেন তারা (দুনিয়াতে) এক সকাল বা এক দুপুর ছাড়া অবস্থান করেনি।<sup>২৪</sup>

(کان+هم)-کَانَهُمْ (তাদের মনে হবে) بَوْمُ (यिन ; يَرُونَهُا (येन তারা (তাদের মনে হবে) بَوْمُ (کَان+هم)-کَانَهُمْ তারা তা দেখবে ; الاً : অবস্থান করেনি (দুনিয়াতে) ; খা-ছাড়া ; غَشْبِيَّةً ; কাল : وَالْمَا بَالْهُمُ عَشْبِيَّةً ; কাল : وَالْمَا بَالْهُمُ عَشْبُهُا ; কাল : وَالْمَا بَالْهُمُ عَالَمُهُمُ اللّهُ عَشْبُهُمُ اللّهُ عَشْبُهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَشْبُهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

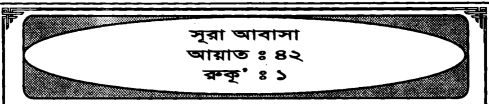
উদ্দেশ্যে ছিল না ; বরং তা ছিল কেয়ামতকে অবিশ্বাস করে তা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করার উদ্দেশ্যে।

- ২৩. অর্থাৎ আপনার সতর্ক করা থেকে তারাই উপকৃত হবে, যারা আল্পাহর সাথে মুখোমুখি হওয়া তথা আখেরাতের ভয়ে ভীত। আর যারা কেয়ামত ও আখেরাতকে নিয়ে ঠাট্ট-বিদ্রূপ করছে তারা আপনার সতর্কীকরণ থেকে কোনো ফায়দা-ই গ্রহণ করতে পারবে না।
- ২৪. অর্থাৎ দুনিয়া থেকে যখন তাদের ইনতিকাল হবে তখন থেকে নিয়ে হাশরের ময়দানে জমায়েত হওয়া পর্যন্ত মেয়াদকে তাদের নিকট কয়েক ঘণ্টার বেশি মনে হবে না। তাদের অনুভৃতি হবে যে, আমরা কয়েক ঘণ্টা মাত্র ঘুমিয়ে ছিলাম, হঠাৎ হাশরের শোরগোল আমাদেরকে জাগিয়ে দিয়েছে।

## ২য় রুকৃ' (২৭-৪৬ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আমাদের চারদিকের পারিবেশ থেকে আমরা যে মহান স্রষ্টার অন্তিত্বের প্রমাণ পাই, সেই সুবিজ্ঞ সর্বজ্ঞ সন্তা কেয়ামত সংঘটিত করতে এবং আখেরাতে আমাদেরকে পুনর্জীবন দান করে আমাদের কর্মের যথাযথ হিসেব নিয়ে সংকর্মের পুরক্কার ও অসংকর্মের সাজা দান করতে অবশ্যই সক্ষম।
- ২. মৃত্যুকালে মানুষ তার জীবনের সকল ক্রিয়া-কর্মের ভিডিও চিত্র অনায়াসেই তার চোখের সামনে ভাসমান দেখতে পায়। সুতরাং মনে রাখতে হবে আমাদের সকল তৎপরতা-ই রেকর্ড হচ্ছে।
  - ৩. কেয়ামতের দিন জাহান্লামকেও মানুষের সামনে খুলে দেয়া হবে।
- ৪. যারা আখেরাতের জীবন থেকে দুনিয়ার জীবনকে অত্যাধিকার দেবে, তাদের ঠিকানা হবে জাহান্লাম; অতএব জাহান্লাম থেকে মুক্তি পেতে হলে আখেরাতকেই অত্যাধিকার দিয়ে দুনিয়ার কাজকর্ম করতে হবে।

- ৬. কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার নির্ধারিত সময় একমাত্র আল্লাহ-ই অবগত। এটা মানুষ, জ্বিন বা ফেরেশতা কারোই জানা নেই। আর তা জানার উপর ঈমান নির্ভরশীলও নয়। সুতরাং কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় নিয়ে চিন্তা করার কোনো প্রয়োজন নেই।
- १. यानूरियत पूनियात खीवन व्यवः यृष्ट्रात भरत श्रामातत यय्याति भूनर्जीवन मांछ कता भर्यख मययाक निजाख प्रक्ष मयय यत्न श्रात श्रात वाखविष प्रार्थितात्वत प्रमाय पूनियात खीवनकाम काता शिरामव खागा मययह नया। मुख्याः व नगगा मययाक दिमा करत शतिया क्याल जात प्रांत काता मश्रामाथन मध्यव नया। प्राय्वाव अर्थाकि यूर्डिक काल्य मांगात्व श्रव।



### নামকরণ

সূরার প্রথম শব্দটিকেই সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

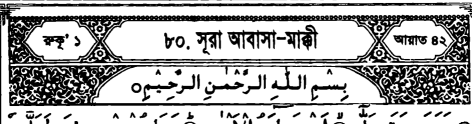
### নাযিলের সময়কাল

সূরাটি মাক্কী। রাস্লুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াতের প্রথম দিকেই স্রাটি নাযিল হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স) মক্কাতে কাফের সরদার উতবা, শাইবা, আবু জেহেল, উমাইয়া ও আব্বাস ইবনে আবদুল মুত্তালিব প্রমুখ নেতৃবৃন্দের সামনে দীনের দাওয়াত পেশ করছিলেন। তখনো এসব কাফেরের সাথে রাস্লুল্লাহ (স)-এর মেলামেশা বন্ধ হয়ে যায়নি। তাদের সাথে বিরোধ তখনো প্রকট হয়ে উঠেন। রাস্লুল্লাহ (স) এসব সরদারদের সামনে দাওয়াতী আলোচনায় ব্যস্ত ছিলেন, এমন সময়ে অন্ধ সাহাবী আবদুল্লাহ ইবনে উদ্মে মাকত্ম (রা) যিনি একবারে প্রথম দিকে ঈমান আনয়নকারীদের একজন ছিলেন—তিনি রাস্লুল্লাহ (স)-এর খেদমতে উপস্থিত হন এবং তাঁকে কিছু প্রশ্ন করেন ও উত্তরের জন্য পীড়াপীড়ি করেন। তিনি অন্ধ হওয়ার কারণে রাস্লুল্লাহ (স)-এর আলোচনায় ব্যস্ত থাকার কথা জানতে পারেননি। ইবনে উদ্মে মাকত্মের এ আচরণ রাস্লুল্লাহ (স)-এর নিকট বিরক্তিকর ঠেকে। এ ঘটনা উপলক্ষে স্রা আবাসা নাযিল হয়। এ ঘটনা থেকে স্রাটি মাক্কী হওয়ার কথা সুম্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয়ে যায়।

## আলোচ্য বিষয়

স্রার প্রথম দিককার আলোচনা থেকে মনে হতে পারে যে, অন্ধ সাহাবী আবদুল্লাহ ইবনে উদ্মে মাকত্ম (রা)-এর প্রতি বিরক্তিভাব প্রকাশের জন্য আল্লাহ তাআলা তাঁর নবীকে বৃঝি তিরস্কার করেছেন; কিন্তু পুরো স্রাটি অধ্যয়নের পর সহজেই প্রতীয়মান হয় যে, এ স্রায় আল্লাহ তাআলা কুরাইশ সরদারদের প্রতি তাদের সত্য-বিরোধিতার কারণে—ক্রোধ প্রকাশ করেছেন। অপর দিকে রাস্লুল্লাহ (স)-কে তাঁর সত্য দীনের দাওয়াত দানের সঠিক পদ্ধতির প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন। এ স্রায় রাস্লুল্লাহ (স)-কে এ নির্দেশনা-ই দেয়া হয়েছে যে, দীনের দাওয়াত দানের ব্যাপারে প্রত্যেক ব্যক্তিকে শুকুত শুকুত্বীন সে ব্যক্তি যে সত্যবিমুখ; সে সমাজে যত বড় মর্যাদার আসনে আসীন থাকুক না কেন।

সূরার শেষার্ধে রাস্পুল্লাহ (স)-এর দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারী কাফের সরদারদেরী প্রতি ক্রোধপ্রকাশ করে আল্লাহ তাআলা তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছেন যে, তারা অবশ্যই তাদের সত্য বিরোধিতার ভয়াবহ পরিণাম কেয়ামতের দিন দেখতে পাবে। তারা তাদের যে ধন-জনের আধিক্যে সত্য দীনের বিরুদ্ধে দাঁড়িয়েছেন, সেদিন তা তাদের কোনো কাজেই আসবে না।



۞عَبَسَ وَتَوَلَّى ۗ أَنْ جَاءَةُ ٱلْأَعْلَى ۚ وَمَا يُنْ رِيْسِكَ لَعَلَّهُ

১. তিনি ভূরু কুঁচকালেন এবং মুখ ফেরালেন ; ২. এজন্য যে, তাঁর নিকট এসেছে অন্ধটি। ১৩. কিসে আপনাকে জানাবে, সম্ভবত সে

يَرَّكِي هُ أَوْ يَنَّ حَّرُ فَتَنْفَعَهُ الزِّكْزِي هُ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ﴿ فَأَنْتَ

পরিতদ্ধ হতো ; ৪. অথবা সেঁ উপদেশ গ্রহণ করতো ফলে সেই উপদেশ তার জন্য কল্যাণকর হতো।

৫. অপরদিকে যে (আপনার দাওয়াতকে) অগ্রাহ্য করছে ; ৬. আপনি তো

- ১. স্রার ৩য় আয়াতটি থেকে রাস্লুল্লাহ (স)-কে সরাসরি সম্বোধন করলেও ১ম ও ২য় আয়াতে তাঁকে উদ্দেশ্য করে তৃতীয় পুরুষে কথাটি বলা হয়েছে। এতে ইংগিত করা হয়েছে যে, 'ভুরু কুঞ্জিত করা' ও 'মুখ ফিরিয়ে নেয়া' রাস্লুল্লাহ (স)-এর মর্যাদার সাথে সামঞ্জস্যশীল নয়। অন্য কোনো সাধারণ লোক দ্বারাই এমন আচরণ সম্ভব। যে অন্ধ সাহাবীর কথা এখানে ইংগিতে বলা হয়েছে, তিনি হলেন হয়রত আবদ্ল্লাহ ইবনে উদ্মে মাকতুম। তিনি হয়রত খাদীজা (রা)-এর ফুফাত ভাই ছিলেন। সুতরাং এমন মনে করা সংগত নয় যে, রাস্লুল্লাহ (স) তাঁর প্রতি অবজ্ঞাবশত এরূপ আচরণ করেছেন। মূলত রাস্লুল্লাহ (স)-এর ধারণা ছিল, তাঁর সামনে উপস্থিত মঞ্কার এসব সরদারদের মধ্য থেকে যদি একজনও ইসলামের প্রতি ঝুঁকে, তাহলে ইসলামের শক্তি বাড়বে, এজন্য তিনি তাদের দিকে মনযোগী হয়েছিলেন। অপরদিকে আবদ্ল্লাহ ইবনে উদ্মে মাক্তুম তো নিকটাত্মীয় ও হেদায়াতপ্রাপ্ত। তিনি কিছু জানার থাকলে পরেও জেনে নিতে পারতেন। এ দিকে ইবনে উদ্মে মাকতুম অন্ধ হওয়ার কারণে পরিস্থিতি অনুধাবন করতে না পারায় তাঁর কথা শোনার জন্য

# لَهُ تَصَنَّى أُومًا عَلَيْكَ الَّا يَزَّكِي أُواَمًّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى أُ

তার প্রতিই মনযোগ দিচ্ছেন। ৭. অথচ সে পরিশুদ্ধ না হলে আপনার কোনো দায়িত্ব নেই। ৮. আর আপনার নিকট যে দৌড়ে আসে।

# ٥ و هُو يَخْشَى ٥ فَانْتَ عَنْدُ تَلَهِى ٥ كُلَّا إِنَّهَا تَنْرِكُو اللَّهِ فَهُنَ شَاءً

৯. এবং সে (আল্লাহকে) ভয়ও করে ; ১০. কিন্তু আপনি তার প্রতি উপেক্ষা দেখাচ্ছেন। ২১১. কক্ষণো (সমীচীন) নয়। ° নিশ্চয়ই এটা (কুরআন) উপদেশবাণী। ১২. অতএব যে চায়

ন্তার প্রতিই ; تَصَدَّى : মনযোগ দিচ্ছেন। وَآمَّا - অথচ : تَصَدَّى : আপনার কোনো দায়িত্ব নেই : بَا ﴿ اللهُ عَلَيْكُ : মন পরিশুদ্ধ না হলে। وَآمَّا - আর وَآمَّا - আর وَآمَّا - শায়িত্ব নেই : بَا ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ ﴿ اللهُ ال

রাসূলুল্লাহ(স)-কে পীড়াপীড়ি করছিলেন; নচেত তিনিও অত্যন্ত জ্ঞানী এবং অভিজাত বংশীয় ছিলেন। আর তা ছাড়াও তিনি ছিলেন রাসূলুল্লাহ (স)-এর ফুফাতো শ্যালক।

- ২. দীনের দাওয়াতের ব্যাপারে সত্যের আহ্বায়কের দেখার বিষয় এটা নয় যে, কার সমান আনা দীনের উপকারী এবং দীন প্রসারের বেশি সহায়ক; বরং এ পর্যায়ে দেখার বিষয় হলো, কে হেদায়াত গ্রহণ করে নিজেকে সংশোধন করে নিতে আগ্রহী। এমন লোক অন্ধ, কানা, খোঁড়া, অংগহীন ও সহায়-সম্বলহীন হোক না কেন কিংবা তিনি দীনের প্রচার-প্রসারে কোনো প্রকার যোগ্যভার অধিকারী না হলেও সত্যের আহ্বায়কের নিকট তিনিই মূল্যবান ব্যক্তি। অপরদিকে কোনো ব্যক্তি সমাজে প্রভাবশালী বা ধনাত্য হলেও যদি তার মনমানসিকতা দীনের বিরোধী হয় এবং সে নিজেকে সংশোধন করে নিতে প্রস্তুত না থাকে, তার সংশোধনের চেষ্টায় সময়, শ্রম ও মেধা খরচ করা যুক্তিসংগত নয়; কারণ সে সংশোধন হতে না চাইলে তার জন্য দীনের আহ্বায়ক দায়ী নয়।
- ৩. অর্থাৎ কখনো সঠিক নয় এমন লোকের পেছনে সময় ও শ্রম ব্যয় করা, যে নিজের ধন-সম্পদ ও প্রভাব-প্রতিপত্তির অহংকারে ডুবে আছে এবং দীনের দাওয়াত থেকে মুখ ফিরিয়ে আছে। এমন শিক্ষা ইসলাম দেয় না যে, এমন অহংকারী লোকদের সামনে নতজানু হয়ে দীনের দাওয়াত পেশ করতে হবে। এটা নবুওয়াতের মর্যাদা বিরোধী যে, কেউ সত্যের আহ্বায়কের ডাক থেকে মুখ ফিরিয়ে থাকবে, আর তিনি তার পেছনে নিরবিছিল্ল প্রচেষ্টা চালাতে থাকবেন, যার ফলে সে মনে করতে পারে যে, তার সাথে দীনের আহ্বায়কের কোনো স্বার্থ জড়িত আছে এবং সে দীন গ্রহণ করলে দীনের ভিত্তি

ذَكِوْ الْ الْحَامِ الْ الْحَامِ الْحَمِ الْحَامِ الْح

٥ حِرَا إِبَرَرَةٍ أَنْ تُتِلَ الْإِنْسَانُ مَّا أَكْفَرَةً أَنْ مِنْ أَيِّ شَيْ خَلَقَهُ ٥

১৬. যারা সম্মানিত নেক চরিত্রের। <sup>৭</sup>১৭. ধ্বংস হোক<sup>৮</sup> সেই মানুষ, <sup>৯</sup> সে কত বড় অকৃতজ্ঞ। <sup>১০</sup>১৮. কোন্ বস্তু থেকে (আল্লাহ) তাঁকে সৃষ্টি করেছেন ?

মযবুত হবে, নচেত নয়। সে যেমন নিজেকে সত্যের মুখাপেক্ষী মনে করে না, সত্যও তেমনি নিজেকে তার মুখাপেক্ষী মনে করে না।

- 8. এখানে 'উপদেশ বাণী' দ্বারা কুরআন মজীদকে বুঝানো হয়েছে।
- ৫. অর্থাৎ কুরআন মজীদের উপস্থাপিত দীন সব ধরনের মিশ্রণ থেকে মুক্ত ও পবিত্র। অন্যান্য ধর্মের মধ্যে যেমন মানুষের খেয়াল-খুশী ও কামনা-বাসনার মিশ্রণ ঘটেছে, কুরআনী দীনে এরপ মিশ্রণ ঘটেনি। যেহেতু কুরআন মজীদের হেফাযতের দায়িত্ব আল্পাহ নিজেই নিয়েছেন, তাই কেয়ামত পর্যন্ত এ কিতাব অবিকৃত থাকবে।
- ৬. এখানে 'লেখকদের' বলে সেসব ফেরেশতাদের কথা বুঝানো হয়েছে যাঁরা কুরআন মজীদ লেখা এবং তা যথাযথভাবে সংরক্ষণের দায়িত্বে নিয়োজিত ছিলেন। পরবর্তী আয়াতে তাঁদের প্রশংসা স্বরূপ বলা হয়েছে যে, তাঁরা অত্যন্ত সম্মানিত ও নেক চরিত্র সম্পন্ন সন্তা। তাঁদের নিকট থেকে এ আমানতের খেয়ানত কোনো প্রকারেই সম্ভব নয়।
- ৭. কুরআন মজীদের লেখক ও সংরক্ষক ফেরেশতাদের গুণ-বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করে সেই লোকদেরকে একথা জানিয়ে দেয়া উদ্দেশ্য যে, যারা কুরআনের দাওয়াতকে অহংকার ভরে প্রত্যাখ্যান করছে কুরআন তাদের হেদায়াত গ্রহণের মুখাপেক্ষী নয়; বরং তারাই কুরআন মজীদের নিকট মুখাপেক্ষী। কারণ, কুরআন মজীদ তাদের ধারণার অনেক উর্ধে। তাদের হেয় জ্ঞান অথবা মর্যাদা দানে এর শ্রেষ্ঠত্বের মধ্যে কোনো হেরফের হবে না। তবে কুরআনের হিদায়াত গ্রহণ করলে তাদের-ই কল্যাণ হবে, অন্যথায় তারাই ক্ষতিগ্রস্ত হবে, যে ক্ষতির প্রতিকার আর কখনো সম্ভব হবে না।

# وَ مِنْ نُطْفَةٍ مُخَلَقَهُ فَقَلَ رَهُ ﴿ ثُرَّ السِّبِهُلَ يَسَّرُهُ ﴿ ثُرَّ آمَاتُهُ ﴿

১৯. শুক্রবিন্দু থেকে তাকে তিনি সৃষ্টি করেছেন,<sup>১১</sup> অতপর তার ভাগ্য নির্ধারণ করেছেন।<sup>১২</sup> ২০. তারপর তার চলার পর্থটিকে সহজ্ঞ করে দিয়েছেন।<sup>১৩</sup> ২১. অবশেষে তাকে দিয়েছেন মৃত্যু

৮. এ আয়াতে দীনের প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শনকারী এবং দীনের সক্রিয় বিরোধীদের প্রতি আল্লাহর ক্রোধ প্রকাশ পেয়েছে। ইতিপূর্বেকার আয়াতসমূহে আল্লাহ তাঁর নবীকে সম্বোধন করে বলেছেন যে, সত্য পথ তালাশকারী লোকদের বাদ দিয়ে তথাকথিত আত্মঅংহকারী অভিজাত এবং দীনের প্রতি উপেক্ষাকারী মানুষের পেছনে সময় ও শ্রম ব্যয় করার প্রয়োজন নেই। একজন নবীর জন্য কুরআন মজীদের মতো মহাসম্মানিত কিতাব এদের সামনে পেশ করা শোভনীয় নয়; কারণ এরা এ কিতাবের মর্যাদা বুঝতে সক্ষম নয়।

- ৯. এখানে 'মানুষ' বলে পুরো মানব জাতিকে বুঝানো হয়নি। এখানে বুঝানো হয়েছে সেইসব মানুষকে যারা কুরআন মজীদের উপস্থাপিত সত্য দীনের মর্যাদা বুঝতে ইচ্ছুক নয় বরং এর প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শনকারী।
- ১০. অর্থাৎ সে বড় অকৃতজ্ঞ। আল্লাহ তাআলা তাকে সৃষ্টিকারী। তার রিযিকদাতা, মালিক, আইন-বিধান দাতা ও প্রভু। সে সেই আল্লাহর বিরুদ্ধেই বিদ্রোহমূলক আচরণ করছে।
- ১১. অর্থাৎ তারতো উচিত ছিল তার সৃষ্টির উপকরণ সম্পর্কে ভেবে দেখা। এক বিন্দু নোংরা অপবিত্র পানি থেকে তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। দুনিয়াতে নিতান্ত অসহায় অবস্থার মধ্য দিয়ে তার সূচনা হয়েছে। এসব চিন্তা করলে তো সে আল্লাহর বিদ্রোহী হতে পারতো না।
- ১২. অর্থাৎ মায়ের গর্ভে থাকা অবস্থায় তার ভাগ্য নির্ধারিত হয়েছে। সে কোন্ লিংগের হবে; তার রং, শক্তি-সাহস, শরীরিক, আকার-আকৃতি, খাদ্য, আচার-আচরণ, তার জীবনকাল, তার ধন-সম্পদ, সুখ-দুঃখ এবং মৃত্যুর সময় ও স্থান ইত্যাদি সব কিছুই তো তার গর্ভাবস্থায় স্থির করে রাখা হয়েছে। সুতরাং ভাগ্যের এ পরিসীমা থেকে তার বের হয়ে আসার উপায় নেই।
- ১৩. অর্থাৎ দুনিয়াতে তার জীবন যাপন সহজ করে দিয়েছেন। তা ছাড়া আল্লাহ ্তাআলা তাকে এমন সুযোগও দিয়েছেন যে, সে ইচ্ছা করলে সহজেই ভাল-মন্দ, সং-্

فَاقْبَرُهُ ۚ قُنْ اللَّهِ الْهَا عَلَى الْمُوهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا الْهَاءُ صَبًّا ﴿ ثُرَّ شَقَقْنَا الْأَرْضَ

মানুষের, তার খাদ্যের দিকে ;<sup>১৭</sup> ২৫. আমি কেমন বর্ষণ করেছি পানি বর্ষণের মতো ;<sup>১৮</sup> ২৬. অতপর বিদীর্ণ করেছি যমীনকে

نَّارَهُ - كَلاُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الله

অসৎ, কৃতজ্ঞতা-অবাধ্যতা এ দুই বিপরীতমুখী পথের যে কোনো একটি গ্রহণ করতে পারে। উভয় পথের যে কোনো এক পথে সে সহজেই চলতে পারে।

- ১৪. অর্থাৎ সে তার সৃষ্টির ব্যাপারে যেমন অসহায়, তেমনি ভাগ্যের ভালমন্দ হওয়ার ব্যাপারেও তেমনি অসহায়। অতপর তার মৃত্যুর ব্যাপারেও তার কোনো হাত নেই। নেই মৃত্যু থেকে বাঁচার অথবা নিজ ইচ্ছামত কোনো সময়ে বা স্থানে মরার ক্ষমতা। মৃত্যুর পর তার কবর কোথায় হবে বা আদৌ দাফন-কাফন তার হবে কিনা এর কোনটাই সে নিশ্বয়তা সহাকারে বলতে পারে না। এসব কিছুই আল্লাহর হাতে। এসব সত্ত্বেও সে বিদ্রোহী হতে পারে কিরূপে?
- ১৫. অর্থাৎ তার সৃষ্টি ও ভাগ্য নির্ধারণের ব্যাপারে যেমন তার ইচ্ছা-অনিচ্ছার কোনো ভূমিকা ছিল না, তেমনি তার পুনর্জীবন লাভেও তার ইচ্ছা-অনিচ্ছার কোনো ভূমিকা থাকবে না।
- ১৬. এখানে 'আদেশ' দ্বারা মানুষের বিবেকের নির্দেশ; বিশ্বজগতের প্রত্যেকটি বস্তু ও প্রতিটি অণু-পরমাণু কর্তৃক প্রদন্ত আল্লাহর অন্তিত্বের সাক্ষ প্রদান; যুগে যুগে অগণিত নবী-রাসূল কর্তৃক আনীত কিতাবের মাধ্যমে আগত বিধান এবং সর্বযুগের সংকর্মশীল লোকের অনুসৃত পথ-নির্দেশনা প্রভৃতি সব কিছুই বুঝানো হয়েছে। এতসব দিক-নির্দেশনা থাকার পরও এসব অহংকারী লোকেরা আল্লাহর নাফরমানীর পথ অবলম্বন করেছে।

## 

বস্তু হিসেবে তোমাদের ও তোমাদের গবাদি পত্তর জন্য।

১৭. অর্থাৎ মানুষের উচিত তার খাদ্য-পানীয়ের ব্যাপারেও চিন্তা করে দেখা। কিভাবে তার খাদ্য উৎপাদিত হয়ে তার সামনে এসে উপস্থিত হয়। আল্লাহ তাআলা যদি খাদ্য উৎপাদনে সহায়ক পরিবেশ ও উপকরণ সৃষ্টি না করতেন তাহলে কি কোনো মানুষের পক্ষেতা সৃষ্টি করা সম্ভবপর হতো। এরপরও সে কিভাবে অকৃতজ্ঞ ও অস্বীকারকারী হতে পারে।

১৮. এখানে পানি চক্রের (Water cycle) কথা বুঝানো হয়েছে। সূর্যের তাপে সমুদ্রের পানি বাষ্প আকারে আকাশে উঠিয়ে নেয়া হয়। আবার বাষ্প ঘন হয়ে মেঘের সৃষ্টি হয় এবং বায়ৢপ্রবাহ তা বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে দেয়। অতপর তা জমাট বেঁধে পানিতে পরিণত হয়ে বৃষ্টি আকারে যমীনে বর্ষিত হয়। এ বর্ষিত পানি খাল-বিল, নদী-নালার মাধ্যমে প্রবাহিত হয়ে সাগরে পতিত হয়। কিছু পানি পাহাড়ে বরফ আকারে সঞ্চিত হয়ে ক্রমান্তয়ে গলে গলে সারা বছর নদী-নালাকে প্রবহমান রাখে। অতপর সমুদ্রে পতিত পানি আবার বাষ্পাকারে আকাশে নীত হয়। এভাবে আল্লাহ তাআলা সর্বদা পানি প্রবাহ ঠিক রাখছেন। মানুষের পক্ষে এ কাজ করা কখনো সম্ভবপর হতো না। আর এরপ না হলে দুনিয়াতে মানুষ জীবন ধারণ করতেও সক্ষম হতো না।

১৯. মাটিকে ফাটিয়ে উদ্ভিদের চারা গজায়, এতে মানুষের কোনোই হাত নেই। মানুষ যমীন চাষ করে মাটিতে বীজ বপন করে বা ছড়িয়ে দেয় ; বায়ু বা পাখি বাহিত হয়ে বীজ মাটিতে ছড়িয়ে পড়ে ; অতপর সেই মাটিকে ফাটিয়ে অঙ্কুরিত করা হয়, এ অঙ্কুরোদ্দামে মানুষের কোনো ভূমিকা নেই। মাটি, পানি ও বীজের এই যে গুণাগুণ ও বৈশিষ্ট্য আল্পাইই সৃষ্টি করেছেন। আল্পাহ যদি মাটি, পানি ও বীজের মধ্যে অঙ্কুরোদ্দামের উপযোগী

# وَنَا ذَا جَاءَتِ الصَّاخَةُ فَيَوْ) يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ اَخِيْدِ فَ وَالِّهِ وَ اَبِيْدِكَ الْ

৩৩. তারপর যখন এসে পড়বে সেই কান ফাটানো আওয়ায ;২১ ৩৪. সেদিন মানুষ পালাবে নিজের ভাই থেকে, ৩৫. আর (পালাবে) নিজের মায়ের নিকট থেকে ও নিজের পিতার নিকট থেকে,

# ا مُرِئَ مُنْ مُرْ يَوْمَئِنِ شَأْنَ يُغْنِيهِ ﴿ وَمَا مِبْتِهِ وَمَنْ مِنْ مُرْ يَوْمَئِنٍ شَأْنَ يُغْنِيهِ ﴿ وَمَا مِنْهُمُ لِيَوْمَئِنٍ شَأْنَ يُغْنِيهِ ﴿ وَمَا مِنْهُمُ لِيَامُ وَمَا اللّهِ فَا اللّهِ فَا اللّهِ فَا اللّهُ اللّهِ فَا اللّهُ اللّهِ فَا اللّهُ اللّهِ فَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

তারপর যখন ; ت : এসে পড়বে ; الصَّافَّةُ ; الصَّافَّةُ ; তারপর যখন ; ت : তারপর যখন : الصَّافَّةُ ; তালাবে : الْمَرْءُ ; কান ফাটানো আওয়ায । ﴿ وَهَا - كَوْمُ وَهَ - পালাবে : أَمَهُ : পালাবে : أَمَهُ : পালাবে : وَهَا - الْمَرْءُ : আরু - তার ভাই । ﴿ وَهَا - الْمَا - وَهَا الله - وَ وَ وَالله - وَاله - وَالله -

বৈশিষ্ট্য সৃষ্টি করে না দিতেন তবে মানুষ কি খাদ্য-সামগ্রী উৎপাদন করতে সক্ষম হতো ?

- ২০. অর্থাৎ উদ্ভিদের মধ্যে শুধুমাত্র তোমাদের খাদ্যই দিয়ে দেয়া হয়নি; বরং তোমাদের গৃহপালিত গবাদী পশুর খাদ্যও উদ্ভিদের মধ্যে রয়েছে। এসব গবাদি পশুর দুধ, গোশত তোমাদের পৃষ্টি যোগায়; এগুলোর পশম, চামড়া ও হাঁড় দিয়ে তোমরা বিভিন্ন সরঞ্জাম তৈরি করে থাকো, এতে তোমাদের অর্থনৈতিক উনুতি ঘটে। অথচ আল্লাহর এসব নিয়ামত ভোগ করে তোমরা তাঁর বিরোধিতায় নেমে পড়ছো এবং তাঁর নির্দেশ প্রত্যাখ্যান করছো।
- ২১. 'কান ফাটানো আওয়াজ' দ্বারা সেই শিশুধ্বনির কথা বুঝানো হয়েছে, যার মাধ্যমে মানুষ পুনর্জীবিত হয়ে হাশরের মাঠে একত্রিত হবে। অতপর সেখানে মানুষের অবস্থার প্রতি কিছুটা আলোকপাত করা হয়েছে।
- ২২. হাশরের মাঠে একে অপর থেকে পালানোর দুই প্রকার কারণ থাকতে পারে—
  (১) মানুষ তার স্বজন ও বন্ধু-বান্ধবদেরকে বিপদগ্রস্ত দেখে সাহায্য করতে এগিয়ে আসার পরিবর্তে এভয়ে দূরে পালিয়ে যেতে থাকবে যাতে করে তারা তাকে দেখে সাহায্যের জন্য না ডাকতে পারে। (২) দুনিয়াতে আল্লাহকে ভুলে গিয়ে নফসের খেয়াল-খুশীমত নিজেও চলেছে এবং স্বজন ও বন্ধু-বান্ধবদেরকেও সে পথে চলতে উৎসাহিত করেছে, যার ফলে তারা জাহান্নামে যাওয়ার যোগ্য হয়েছে। এখন তারা যদি তাকে দেখে তাদের পাপের দায়ভার

٠ ومه ٥ قه منن مُه فَرَةً هُ ضَاحِكَةً مُسْتَبَشِرَةً هَ وَمُوهَ قَوْمَ نِنِ ﴿ وَجُوهُ يَوْمَنِنِ مُسْفَرَةً هُ ضَاحِكَةً مُسْتَبَشِرَةً ﴿ وَجُوهُ يَوْمَنِنِ

৩৮. সেইদিন কতক চেহারা হবে উচ্জ্বল ; ৩৯. হাসিমুখ আনন্দ-উদ্ভাসিত। ৪০. আর কতক চেহারা হবে সেদিন

كُلْيها غَبْرَةً ﴿ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرَةُ الْفَجَرةُ اللهُ إِنَّالًا اللهُ الل

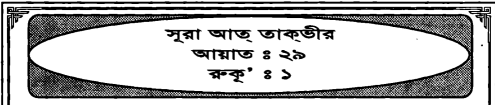
তার ঘাড়ে চাপিয়ে দেয় এবং তাদের এ দুরাবস্থার জন্য তাকে অভিযুক্ত করে, সেই ভয়ে সে দূরে পালিয়ে যেতে চাইবে।

২৩. হাশরের মাঠে মানুষের অবস্থা এমনই হবে যে, কারো হুঁশ থাকবে না। হাদীসে আছে যে, হাশরের মাঠে সকল নর-নারী নগ্ন হয়ে উঠা সত্ত্বেও কারো লচ্ছাস্থানের প্রতি তাকাবার মত মনের অবস্থা থাকবে না; বরং প্রত্যেকেই নিজ নিজ মুক্তির চিন্তায় মগ্ন থাকবে।

## সূরা আবাসার শিক্ষা

- ১. ইসলামী দাওয়াতের ক্ষেত্রে এমন প্রত্যেক ব্যক্তিই গুরুত্বপূর্ণ, যে সত্যের সন্ধান প্রার্থী ; সে যদি দরিদ্র, দুর্বল, প্রভাবহীন ও অক্ষম হয় তবুও।
- ২. সমাজের সত্যবিমুখ, অহংকারী, প্রভাবশালী, সম্পদশালী ও মর্যাদার আসনে প্রতিষ্ঠিত ব্যক্তি ইসলামী দাওয়াতের ক্ষেত্রে গুরুত্বহীন। কারণ সে সত্যের সন্ধান করার প্রয়োজনীয়তা অনুভব করে না।
- ৩. কুরআন মজীদ সেসব লোকের জন্যই হেদায়াত যারা আল্লাহর দীনের পথে চলতে প্রস্তুত। যারা এ পথে চলতে প্রস্তুত নয়, তাদের জন্য কুরআন মজীদ হেদায়াত নয়। আর তাই দীনী দাওয়াতের ক্ষেত্রে এমন লোকদের কোনো শুরুত্ব থাকতে পারে না।
- ৪. দীনের আহ্বায়কদের দীনী দাওয়াতের ক্ষেত্রে সর্বস্তরের লোকদের প্রতি শুরুত্ব দেয়া উচিত।
  এ পর্যায়ে সমাজে মর্যাদার দিক থেকে নিম্নে অবস্থানকারী বলে কাউকে শুরুত্বহীন মনে করা যাবে
  না : যদি সে দীনকে জানা ও মানার ব্যাপারে আগ্রহী হয়।

- ি ৫. কুরআন মজীদ ইতিপূর্বেকার আসমানী কিতাবসমূহের মতো মিশ্রণের দোষে দুষ্ট নয়। এত্রে<sup>ত্রী</sup> কোনো প্রকার পরিবর্তন-পরিবর্ধন ঘটেনি এবং কেয়ামত পর্যন্ত তেমন কিছু ঘটার আশংকাও নেই ; কারণ এর হিফাযতকারী স্বয়ং আল্লাহ।
- ৬. মানুষের উচিত তার সৃষ্টির উপাদান, তার জন্ম-প্রবৃদ্ধি, মৃত্যু—অবশেষে কবরে পৌঁছান পর্যন্ত পর্যায়গুলো সম্পর্কে যদি চিন্তা-ফিকির করে তবে সে অবশ্যই মহান স্রষ্টা আল্লাহর প্রতি ঈমান আনতে বাধ্য—একথা অনায়াসে বুঝতে পারা যায়।
- আমাদেরকে অবশ্যই আমাদের পরিবেশে ছড়িয়ে-ছিটিয়ে থাকা আল্লাহর হাজারো নিদর্শন
  সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করতে হবে। এর ফলে আমাদের ঈমান দৃঢ় হবে।
- ৮. মানুষ ও গবাদি পশুর খাদ্য সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা দ্বারাও ঈমান দৃঢ় হয়। অতএব এ সম্পর্কেও আমাদের চিন্তা-গবেষণা করতে হবে।
- ৯. কেয়ামত অবশ্যই নির্দিষ্ট সময়ে সংঘটিত হবে। অতপর দুনিয়ার সূচনা থেকে নিয়ে কেয়ামতের পূর্ব পর্যন্ত যত মানুষ দুনিয়াতে আসবে সবাইকে পুনরায় জীবিত করে উঠানো হবে এবং হাশরের ময়দানে সবাইকে একত্রিত করা হবে।
- ১০. হাশরের ময়দানে মানুষ নিজ নিজ স্বজন থেকে পালিয়ে দূরে সরে যেতে থাকবে এবং সবাই নিজ নিজ অবস্থা নিয়ে এত ব্যম্ভ থাকবে যে, অন্য কারো ভাবার কোনো সুযোগ থাকবে না।
- ১১. দুনিয়াতে যারা তাদের সৃষ্টির মূল উদ্দেশ্য সম্পর্কে সচেতন থেকে আল্লাহর নির্দেশ অনুসারে জীবন যাপন করবে তারা হাস্যোজ্জল চেহারায় সেখানে অবস্থান করবে।
- ১২. আর যারা তাদের সৃষ্টির মূল উদ্দেশ্য ভূলে গিয়ে আল্লাহর নির্দেশের বিপরীত নীতি অনুসারে জীবনকাল কাটিয়ে দেবে, তাদের চেহারা সেদিন ধূলি-ধূসরিত ও কালিমায় লিপ্ত হবে। সেদিন তাদের দৃঃখের সীমা থাকবে না।



#### নামকরণ

সূরাটির নাম 'আত-তাকভীর'। শব্দটি একটি মূল শব্দ (মাসদার)। যা থেকে সূরার প্রথম বাক্যের كُورَتُ শব্দটি উৎপন্ন হয়েছে। 'আত তাকভীর' অর্থাৎ গুটিয়ে নেয়া, আর তা থেকে উৎপন্ন كُورَتُ অর্থ 'গুটিয়ে নেয়া হয়েছে'। 'আত তাকভীর' নামকরণ দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, এটা সেই সূরা যাতে গুটিয়ে ফেলার বিষয় আলোচনা করা হয়েছে।

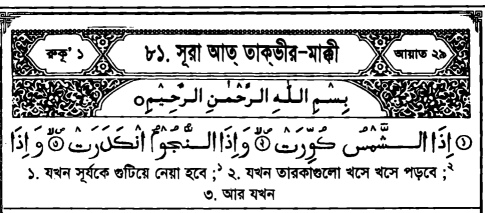
### নাযিলের সময়কাল

অন্যান্য মাক্কী সূরার মতো আলোচনার বিষয়বস্তু-ই সাক্ষ দেয় যে, সূরাটি রাসূলুল্লাহ (স)-এর মাক্কী জীবনের প্রথম দিকে নাযিল হয়েছে।

### বিষয়বস্তু

সূরার প্রথম থেকে ছয় নম্বর আয়াত পর্যন্ত কেয়ামতের প্রথম পর্যায়ের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। অতপর সপ্তম থেকে ১৪ আয়াত পর্যন্ত কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায় তথা হাশরের ময়দানের অবস্থা আলোচনা করা হয়েছে।

১৫ আয়াত থেকে স্বার শেষ পর্যন্ত রেসালাত তথা রাসূলুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াতের সত্যতার পক্ষে কসম করে বিভিন্ন যুক্তি পেশ করা হয়েছে। যেমন কসম করা হয়েছে তারকারাজী, রাত এবং প্রভাতকালের। এসব বস্তুর কসম করে যে কথাটি বলা হয়েছে, তাহলো—এ কুরআন মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে সম্মানিত বাণী বাহকের মারফতে রাসূলের নিকট এসেছে। সূতরাং এ কিতাবকে অবিশ্বাস, অবহেলা ও উপেক্ষা করা তোমাদের কোনো মতেই উচিত নয়। কেননা, রাসূল তোমাদের নিকট যথাযথভাবে আল্লাহ্র বাণী ও নির্দেশ স্বরূপ এ কিতাবকে পৌছে দিয়েছেন। তিনি সম্মানিত ফেরেশতা জিবরাঈলের মাধ্যমে আল্লাহর পক্ষ থেকে এ কিতাব লাভ করেছেন। অতএব তোমরা এটাকে মেনে নিয়ে এর নির্দেশ অনুসারে জীবন যাপন করে।



الجبال سُيِرَتُ ﴿ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ وإذا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ وإذا السووحوش الاجتاب وحوش الإجبال سُيِرَتُ ﴿ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ واذا السووحوش الاجتاب الإجبال سُيِرَتُ ﴿ وَاذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ واذا السووحوش الاجتاب الإجبال سُيِرَتُ ﴿ وَاذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ واذا العشار عُطِّلَتُ واذا السووحوش الإجبال المعلقة والمحافظة المحافظة الم

তা: -যখন ; الشَّمْسُ : সুর্যকে ; كُورَتْ : তিয়ে নেয়া হবে। তি । আর যখন ; الشَّمْسُ : তারকাগুলো ; النُّجُومُ : আর যখন ; النُّجُومُ : তারকাগুলো ; النُّجُومُ : আর যখন ; البخيما)-পাহাড়গুলোকে ; مُطِلَتْ : পাতিশীল করে দেয়া হবে। তি - مُطِلَتْ : তারকাগুলোকে ; মাসের গর্ভবতী উটনীগুলোকে ; مُطِلَتْ : পরিত্যাগ করা হবে। তি - আর ; البخيمار)-العشارُ : আর ; البخيمار )-বন্য পশুগুলোকে ;

- ১. এখানে 'সূর্যকে শুটিয়ে নেয়া' দ্বারা সূর্যের আলোকে শুটিয়ে নেয়ার কথা বলা হয়েছে। সূর্যের আলো যা সূর্য থেকে বিচ্ছুরিত হয়ে যমীনে পতিত হয়, কেয়ামত দিবসে তা শুটিয়ে নেয়া হবে। অর্থাৎ সূর্যকে আলোহীন করে দেয়া হবে।
- ২. অর্থাৎ কেয়ামতের দিন অগণিত তারকারাজী যে মাধ্যাকর্ষণ শক্তির সাহায্যে একে অপরের সাথে যুক্ত থেকে মহাশূণ্যে নিজ কক্ষপথে চলমান। সেই মাধ্যাকর্ষণ শক্তি যখন উঠিয়ে নেয়া হবে তখন তারকারাজী মহাকাশ থেকে খসে খসে পড়বে। শুধু এটা যেখসে খসে পড়বে তা নয়: বরং এগুলো আলোহীন পদার্থে পরিণত হয়ে যাবে।
- ৩. অর্থাৎ যে মাধ্যাকর্ষণ শক্তির কারণে পাহাড়গুলো এবং পৃথিবীর পীঠে যাবতীয় বস্তু লেগে আছে, সেই শক্তি আল্লাহর নির্দেশে বিলুপ্ত হয়ে যাবে; আর তখনই পৃথিবীর সমুদয় বস্তুরাজী এবং পাহাড়-পর্বত মেঘের মতো শূণ্যে উড়তে থাকবে।
- 8. সাধারণত দেখা যায়, গর্ভবতী ছাগল, গরু বা উটনী ইত্যাদি গৃহপালিত পশুর প্রতি মানুষের সযত্ন মনোযোগ থাকে। এগুলোর খাদ্য-পানীয় ও থাকার জায়গার প্রতি মানুষ বিশেষভাবে খেয়াল রাখে। আরববাসীরা গর্ভবতী উটনীকে খুব ভালবাসতো। তাই কেয়ামতের বিভীষিকা বর্ণনা করতে গিয়ে আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেছেন যে,

## 

# ﴿ وَإِذَا الْمَوْءَدَةُ سُئِلَتُ ثُلِّ بِأَيِّ ذَنْكٍ قُتِلَتُ ﴿ وَإِذَا السُّحُفُ

৮. আর যখন জীবিত পুতে ফেলা কন্যাকে জিজ্ঞেস করা হবে ; ৯. কোন্ অপরাধে তাকে হত্যা করা হয়েছিল 🏞 ১০. আর যখন আমল-নামাণ্ডলো

তখন অবস্থা এমন হবে মানুষ তার প্রিয় বস্তু সম্পর্কেও গাফিল হয়ে যাবে। তার নিজের কথা ছাড়া অন্য কারো কথা তার মনে থাকবে না।

- ৫. অর্থাৎ কোনো প্রাকৃতিক দুর্যোগের সময় পরস্পর শক্রভাবাপন্ন প্রাণীরা যেমন সহ অবস্থান করে, তেমনি কেয়ামতের দিন বন্য পশুরাও একত্রে অবস্থান করবে। কিন্তু একে অপরের প্রতি আক্রমণ করার মনোভাব তাদের মধ্যে জাগবে না।
- ৬. সমুদ্রের পানিতে আগুন লেগে যাওয়া সাধারণ দৃষ্টিতে বিশ্বয়কর মনে হলেও বৈজ্ঞানিক বিশ্লেষণে তা পরিষ্কার হয়ে উঠে।পানির মূল উপাদান হাইড্রোজেন এর দুটো অণু এবং অক্সিজেন এর একটি অণু। হাইড্রোজেন নিজে জ্বলে আর অক্সিজেন জ্বলতে সাহায্য করে। সৃতরাং কেয়ামতের দিন আল্লাহর নির্দেশে সমুদ্রের পানি হাইড্রোজেন ও অক্সিজেনে বিভক্ত হয়ে যাবে, আর তখনই তাতে আগুন জ্বলে উঠবে।
- ৭. এখান থেকে হাশর ময়দানের অবস্থা বর্ণনা করা হচ্ছে। অর্থাৎ কেয়ামতের প্রথম পর্যায়ের ধ্বংসাবশেষের পর হাশরের ময়দানে তার দ্বিতীয় পর্যায় শুরু হবে।
- ৮. অর্থাৎ দুনিয়াতে মানুষের দেহ যেমন রূহের বাহন হিসেবে কাজ করেছে, হাশরের ময়দানেও তাদের দেহ রূহের বাহন হিসেবে কাজ করবে।
- ৯. এখানে আইয়ামে জাহিলিয়াতে আরব দেশের সামাজিক অনাচার-এর দিকে ইংগীত করা হয়েছে। জাহেলী যুগে আরববাসীরা কন্যা সন্তানের জন্মকে এমনই এক লজ্জার ব্যাপার মনে করতো যে, জন্মের সাথে সাথেই তাকে মাটিতে জীবন্ত পুঁতে ফেলতো। প্রধানত

তিনটি কারণে তারা এ জঘন্য নিষ্ঠুর কাজ করতো। প্রথমত, অর্থনৈতিক কারণে তারী এ কাজে প্রবৃত্ত হতো। তারা মনে করতো মেয়েদের পেছনে অর্থ খরচ করা লাভজনক নয় ; ছেলেদেরকে লালন-পালন করলে তারা বড় হয়ে অর্থ উপার্জনে সাহায্য করতে পারবে। দ্বিতীয়ত, দেশের আর্থ-সামাজিক নিরাপত্তাহীনতার কারণে তারা পুত্র সন্তানকে নিরাপত্তা ও প্রভাবপ্রতিপত্তির জন্য সহায়ক মনে করতো ; অপরদিকে মেয়েরা প্রতিরক্ষায় সাহায্য করতে সক্ষম ছিল না। তৃতীয়ত, সুশাসনের অনুপস্থিতিতে শক্রগোত্র কর্তৃক আক্রান্ত হলে মেয়েরা লুষ্ঠিত হতো এবং দাসীরূপে বিক্রীত হতো। তাই উল্লিখিত কারণে তারা কন্যা সন্তানকে জীবিত পুঁতে ফেলার মত জঘন্য কাজে লিপ্ত হতো।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তাআলা তাদের এ নিষ্ঠুর অমানবিক কাজকে অত্যন্ত ঘৃণাভরে উল্লেখ করেছেন। যে কারণে হাশরের ময়দানে তাদেরকে সম্বোধন করে এ জঘন্য কাজ সম্পর্কে জিজ্ঞেস করা হবে না ; বরং জীবন্ত পুঁতে ফেলা নিষ্পাপ মেয়েটাকে জিজ্ঞেস করা হবে যে, তাকে কোন্ অপরাধে হত্যা করা হয়েছে। তখন হত্যাকারী মাতা-পিতাকে অভিযুক্ত করে তাদের বিরুদ্ধে আল্লাহর দরবারে ফরিয়াদ জানাবে এবং তাকে হত্যা করার কাহিনী সবিস্তারে বলতে থাকবে।

আশ্চর্যের বিষয় এই যে, যে জাহেলী সমাজে নিষ্ঠুর পিতা তার নিজের সন্তানকে মাটিতে জীবিত পুঁতে ফেলছে, সেই সমাজও এমন অমানবিক কাজ সমর্থন করছে; অথচ রাস্লুল্লাহ (স) যখন তাদের নৈতিক পরিবর্তন আনার প্রচেষ্টা চালাচ্ছিলেন তখন এই সমাজ-ই তার ঘোর বিরোধিতা করেছিলো।

এ আয়াতের মাধ্যমে আথেরাতের অপরিহার্যতা সুস্পষ্টরূপে ফুটে উঠেছে। জীবন্ত প্রোথিত মজলুম মেয়েটির উপর যে অত্যাচার হয়েছে, তার উপর যারা এ অত্যাচার করেছে তাদের এ কাজের প্রতিক্রিয়াতো দুনিয়াতে কিছুই হয়নি; অথচ যুক্তি ও বৃদ্ধির দাবী তাদের কাজের প্রতিক্রিয়া হওয়া। বিজ্ঞানের সূত্র অনুযায়ীও এ প্রতিক্রিয়া অবশ্যম্ভাবী। বিজ্ঞানী বলে, Every action has its equal or opposit re-action. অর্থাৎ প্রত্যেক ক্রিয়ারই সমপরিমাণ বা বিপরীত প্রতিক্রিয়া রয়েছে। অতএব জাহেলী সমাজের এ হত্যাকারীদের ক্রিয়ার প্রতিক্রিয়া সম্ভব হবে এমন একটি স্থান ও সময় থাকা অবশ্যম্ভাবী, আর সেটাই হলো আথেরাত। কারণ, এ মেয়েটির উপর এ অমানবিক যুল্ম চলাকালীন তার ফরিয়াদ শোনার মতো কেউ তখন ছিল না। তখনকার কোনো ব্যক্তি, সমাজ বা সামাজিক আইনও সেই নির্মমতার সহায়ক ছিল। অতপর ইসলাম এ জঘন্য প্রথাকে নির্মূল করেছে। শুধু তাই নয়, ইসলাম মেয়েদের লালন-পালন করা এবং তাদেরকে উত্তম শিক্ষা দিয়ে ঘর-সংসারের কাজে পারদর্শী করে গড়ে তোলাকে অনেক বড় সওয়াবের কাজ বলে ঘোষণা দিয়েছে। রাসূলুল্লাহ (স) এরশাদ করেছেন—

"যে ব্যক্তি দুটি মেয়েকে লালন-পালন করে—এভাবে তারা বালেগ হয়ে যায়, কেয়ামতের দিন সে আমার সাথে এভাবে থাকবে। একথা বলে তিনি নিজের আঙ্গুলগুলো মিলিয়ে দেখালেন।"

## نُشِرَتُ ﴿ وَإِذَا السَّهَاءُ كُشِطَتُ ﴿ وَإِذَا الْجَحِيْرُ سُعِّرِتُ ﴿ وَإِذَا الْجَحِيْرُ سُعِّرِتُ ﴿ وَإِذَا अकाम करत (मंद्रा रेट्द ; ১১. यथन जाकाममभ्रदक थूल (मंद्रा रेट्द ; ১٠) ১২. यथन जाशन्नामरक উस्क (मंद्रा रेट्द : ১৩. এवং यथन

# الْجِنْدُ ٱزْلِفَ اللَّهُ عَلِمَ نَفْشَ مَّا اَحْضَرَتْ اللَّهُ اَتْسِرُ بِالْحُنْسِ لِ

জান্নাতকে নিকটবর্তী করে দেয়া হবে ;<sup>১১</sup> ১৪. (তখন) প্রত্যেক ব্যক্তিই জ্ঞানতে পারবে, সে কি উপস্থিত করেছে। ১৫. অতএব না<sup>১২</sup>—আমি কসম করছি পেছনে সরে যাওয়া তারকাণ্ডলোর—

তিনি আরো এরশাদ করেন—

"যে মুসলমানের দুটো মেয়ে থাকবে, সে যদি তাদেরকে ভালোভাবে রাখে তাহলে তারা তাকে জান্নাতে প্রবেশ করাবে।"

এভাবে আল্লাহর রাসূল আরো অনেক সুখবর মেয়েদের অভিভাবকদেরকে শুনিয়েছেন। যার ফলে শুধুমাত্র আরব দেশেরই নয়, দুনিয়ার অন্যান্য যেসব জাতি ইসলামের ছায়াতলে আশ্রয় নিয়েছে তাদের সকলেরই দৃষ্টিভংগী আমূল বদলে গেছে।

- ১০. অর্থাৎ 'আকাশ' বলতে মানুষ যা দেখে, এবং তার নিজ প্রচেষ্টায় যা অনুধাবন করতে সক্ষম হয়েছে এর বাইরে আল্লাহর যে বিশাল সাম্রাজ্য তার দৃষ্টির অন্তরালে রয়ে গেছে তা তার সামনে সুস্পষ্ট হয়ে দেখা দেবে।
- ১১. অর্থাৎ হাশরের ময়দানে মানুষ যখন বিচারাধীন আসামীর মত সর্বাধিক উদ্বেগ উৎকণ্ঠার মধ্য দিয়ে সময় অতিবাহিত করতে থাকবে, তখন জাহানামের আগুনের লেলিহান শিখা তারা দেখতে পাবে। অপর দিকে জানাতও তার যাবতীয় নিয়ামতরাজী নিয়ে তাদের সামনে উপস্থিত হবে। যার ফলে জাহানামীরা দেখতে পাবে যে, কত বড় নেয়ামত থেকে তারা বঞ্চিত হয়ে কত কঠিন শান্তির মুখে পড়তে যাচ্ছে। এতে তাদের যন্ত্রণার তীব্রতা শত-সহস্র গুণে বেড়ে যাবে।

অপর দিকে নেক লোকেরাও জানতে পারবে যে, তারা কত কঠিন বিপদ থেকে রক্ষা

# الْكُوارِ الْكُنِّسِ فُوَ الَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ فُوَ الصّْبِرِ إِذَا تَنَفَّسَ فُوالسَّبِرِ إِذَا تَنَفَّسَ فُواتَّهُ

১৬. যেগুলো চলমান, আত্মগোপনকারী। ১৭. আর (কসম করছি) রাতের যখন তা বিদায় নেয় ; ১৮. এবং প্রভাতের যখন তা জেগে ওঠে ;<sup>১৩</sup> ১১. নিন্চয়ই এটা (কুরআন)

لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيرِ ﴿ فَنَ ذِى قُومٌ عَنَى ذِى الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُطَاعٍ ثَرِ مَا الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُطَاعٍ ثَرِ مَا الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُطَاعٍ ثَرِ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وَ (ال+جوار)-البجوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) -البحوار) - আর (কসম করছি); البلار) -البلار) - রাতের ; اله - تاخ و الله - قال -

পেয়ে কত বড় নিয়ামতের অধিকারী হতে যাচ্ছে। এতে সুখের অনুভূতিও শত-সহস্র গুণে বৃদ্ধি পাবে।

- ১২. অর্থাৎ কুরআন সম্পর্কে ভোমাদের ধারণা সঠিক নয়। কুরআন কোনো মানুষের রচিত কালাম নয়।
- ১৩. এখানে পেছনে সরে যাওয়া ও অদৃশ্য হয়ে যাওয়া তারকারাজী এবং রাতের বিদায় ও প্রভাতের আগমনকালীন সময়ের কসম করে যে বিষয়টি প্রমাণ করা হয়েছে, তা সামনের আয়াতে বলা হয়েছে। অর্থাৎ এ কুরআন যার মাধ্যমে রাস্ল্লাহ (স)-কে দেয়া হয়েছিল—সেই ঘটনা কোনো রাতের অন্ধকারে স্বপ্লের ঘোরে ঘটেনি; রবং তখন তারকারাজী বিদায় নিয়েছিল, বিদায় নিয়েছিল রাত এবং আগমন ঘটেছিল প্রভাতের—তাঁকে রাস্ল উন্মুক্ত আকাশে সচেতন অবস্থায় সুস্পষ্টভাবে দেখেছিলেন।
- ১৪. 'রাস্লে কারীম' দ্বারা এখানে জিবরাঈল আলাইহিস সালামকে বুঝানো হয়েছে। আর কুরআনকে 'রাস্লে কারীমের বাণী' বলেও একথা বুঝানো হয়নি যে, এ কুরআন জিবরাঈল (আ)-এর নিজের বাণী; বরং 'রাস্ল' শব্দ থেকেই বুঝা যায় যে, এটা সেই সন্তার বাণী যিনি তাঁকে রাস্ল তথা বাণীবাহকরূপে পাঠিয়েছেন। অন্য জায়গায় কুরআনকে মুহাম্মাদ (স)-এর বাণী বলা হয়েছে। উভয় স্থানে উল্লিখিত বাক্য দ্বারা এটাই বুঝানো হয়েছে যে, এ কুরআন আল্লাহর বাণী, যা এক বাণীবাহক ফেরেশতার মাধ্যমে মুহাম্মাদ (স)-এর যবানীতে মানুষের সামনে পেশ করা হয়েছে।

# اُمِيسِيٰ ﴿ وَمَا صَلْحِبُكُرْ بِهَجْنُونٍ ﴿ وَلَقَلْ رَأَهُ بِالْأَفْتِي الْمَبِينِي ﴿ الْمَبِينِي ﴿ الْمَبِينِي ﴿ وَمَا صَلْحِبُكُرْ بِهَجْنُونٍ ﴿ وَلَقَلْ رَأَهُ بِالْأَفْتِي الْمَبِينِي ﴿ وَمَا صَلْحِبُكُرْ بِهَجْنُونٍ ﴿ وَهُ وَلَقَلْ رَأَهُ بِالْأَفْتِي الْمَبِينِي ﴿ وَمَا صَلْحِبُكُمْ بِهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

প্রকাশ্য দিগন্তেই তাঁকে (সেই সংবাদবাহককে) দেখেছেন। ১৯ ক্রাশ্য দিগন্তেই তাঁকে (সেই সংবাদবাহককে) দেখেছেন। ১৯ ক্রাশ্য তিনি বিশ্বাসভাজন। وَ আর ; নন - مَا - তামাদের নিশ্রাসভাজন। (ساحب + مجنون)- তিনি তোকার (ل + قدراه + ه) - لقَدْ رَأَهُ ; আর وَ ﴿) - পাগল الْ - পাগল الْ الله عَبْنُونُ وَ ﴿) তাঁকে দেখেছেন (ال + مبين) - الْفُبِيْنُ وَ ﴿) - দিগন্তেই (ب + ال + افق) - با لأفُق ( ال + مبين) - الْفُبِيْنُ ﴿)

১৫. এখানেও জিবরাঈল (আ)-এর কথা বলা হয়েছে। তিনি অত্যন্ত শক্তিশালী। তাঁর শক্তিশালী হওয়ার প্রকৃত অর্থ আল্লাহই ভালো জানেন। তবে তাঁর শক্তির উৎস আল্লাহ তাআলা। সূরা আন নাজমে বলা হয়েছে—'প্রবল শক্তিধর (আল্লাহ) তাঁকে শিক্ষা দিয়েছেন। তাঁর আল্লাহ প্রদন্ত শক্তি এবং অসাধারণত্বের কারণে তিনি ফেরেশতাদের মধ্যেও বিশেষ মর্যাদার অধিকারী। হাদীস থেকে জানা যায় যে, রাস্পুল্লাহ (স) জিবরাঈল (আ)-কে দু'বার তাঁর আকৃতিতে দেখেছেন, তাঁর বিশাল সন্তা আসমান-যমীনের মধ্যবর্তী সমগ্র মহাশূন্য জুড়ে বিস্তৃত ছিল। অন্য হাদীস থেকে জানা যায় যে, রাস্পুল্লাহ (স) তাঁকে ছয় ডানা বিশিষ্ট অবস্থায় দেখেছেন। এ থেকে তাঁর শক্তির কিছুটা অনুমান করা যায়। মি'রাজের হাদীস থেকে আকাশে তাঁর মর্যাদার কথা প্রমাণিত হয়। তিনি রাস্পুল্লাহ (স)-কে সাথে নিয়ে আকাশে পৌছলে তাঁর নির্দেশে ফেরেশতারা আকাশের দরজাসমূহ খুলে দেন।

১৬. অর্থাৎ ফেরেশতাদের সরদার। তাঁর নির্দেশে সকল ফেরেশতা কাজ করে।

১৭. তিনি অত্যন্ত বিশ্বাসভাজন। এমন চিন্তা করা যায় না যে, তিনি ওহীর সাথে নিজের কোনো কথা মিশিয়ে দেবেন। তিনি এমনই আমানতদার যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রদন্ত ওহী তিনি হুবহু রাসূলুল্লাহ (স)-এর নিকট পৌছে দেন।

১৮. এখানে 'সাথী' ছারা রাস্লুল্লাহ (স)-কে বুঝানো হয়েছে। এর ছারা বুঝানো হয়েছে যে, মুহাম্মাদ (স) তোমাদের সমাজেরই মানুষ, তিনি অন্য কোথাও থেকে আসেননি। তাঁর জন্ম, শৈশব, কৈশোর ও যৌবন তোমাদের মধ্যেই অতিবাহিত হয়েছে। চল্লিশ বছর বয়স পর্যন্ত যাকে তোমরা 'আল আমীন' বলে জানতে, তাঁকে পাগল বলতে তোমাদের সঙ্কোচবোধ হওয়া উচিত ছিল।

১৯. অর্থাৎ জিবরাঈল (আ)-কে প্রকাশ্য দিগন্তে দেখেছেন। এখানে জিবরাঈল (আ)-কে দেখার কথা বলার উদ্দেশ্য এই যে, তিনি (রাসূল) ওহী নিয়ে আগমনকারী ফেরেশতার সাথে পরিচিত ছিলেন। তাঁকে আসল অবয়বেও দেখেছেন। তাই এ ওহীতে কোনোরূপ সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই। আর তোমাদের সাথীও এতে কোনোরূপ কম-বেশি করেননি; কারণ তিনি যে, কেমন আমানতদার সেকথা তোমাদের চেয়ে আর কে বেশি জানে।

# وَمَا هُو عَلَى الْفَيْبِ بِضَنِينِ ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَى رَجِيرٍ ﴾ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَيْطَى رَجِيرٍ ﴾ 38. बात जिन शारादात (मश्वाम পৌছातात) वार्गशाद क्षण नन ; 40 د. এवং এটা (কুরআন) অভিশপ্ত শয়তানের কথা নয়। 32

# ﴿ فَايْنَ تَنْ مَبُونَ ﴿ إِنْ مُو إِلَّا ذِكَّ لِلْعَلَمِينَ ﴿ لِمَا مَن مُاءً مِنكُر

২৬. সুতরাং তোমরা কোথায় চলেছোঁ ? ১৭. এটা তো বিশ্ববাসীর জন্য উপদেশ ছাড়া কিছু নয় ; ২৮. তাদের জন্য যারা তোমাদের মধ্যে চায়

اَن يَسْتَقِيمُ ﴿ وَمَا تَسْاءُ وَنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا تَسْاءُ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ وَ اللَّهُ مِنْ الْعَلَمِينَ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا تَسْاءُ اللَّهُ وَمَا يَسْاءُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا يَسْاءُ اللَّهُ وَمَا يَسْاءُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا يَسْعُونُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا يَسْاءُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ واللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَاللَّالِّمُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَالْمُ

﴿ وَالَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللْمُلْمُلِمُلِمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

২০. অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ (স) গায়েব বা অদৃশ্য জগত সম্পর্কে যেসব খবর আল্লাহর পক্ষ থেকে জানতে পেরেছেন তা সবই তোমাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন। আল্লাহর সন্তা ও গুণাবলী, মৃত্যুর পরবর্তী জীবন, ফেরেশতা, হাশর, শেষ বিচার ও জান্নাত-জাহান্নাম ইত্যাদি সব বিষয় তিনি সম্পষ্টভাবে জানিয়ে দিয়েছেন।

২১. অর্থাৎ এ কুরআনের মাধ্যমে যে জীবন ব্যবস্থার কথা তোমাদের নিকট পৌছেছে তা-তো কোনো শয়তানের কথা হতে পারে না। শয়তান তো মানুষকে তাওহীদ, রেসালাত ও আখেরাতের শিক্ষা দিতে পারে না। সেতো মানুষকে শিরক, বল্পাহীন জীবন যাপন, জাহিলী রীতিনীতি, যুল্ম-অত্যাচার এবং দুর্নীতি-দুষ্কৃতির প্রতিই পরিচালিত করতে সচেষ্ট। পবিত্র ও নিষ্কুলম্ব জীবন, ন্যায়-ইনসাফ, তাকওয়া-পরহেযগারী এবং আখেরাতে জবাবদিহির দায়িত্বানুভূতির প্রতি আহ্বান জানানো শয়তানের কাজ নয়। অতএব এ ধারণা-অনুমান যে মিথ্যা এতে কোনো সন্দেহ নেই।

- ২২. অর্থাৎ কুরআন মজীদ তো সেসব মানুষের জন্য উপদেশ বাণী, যারা সেই উপদেশ মেনে নিজেদের জীবন গড়তে চায়। এ গ্রন্থ থেকে ফায়দা হাসিলের জন্য সর্বপ্রথম শর্ত হলো এ নির্দেশিত পথে চলতে স্বেচ্ছায় আগ্রহী হতে হবে। যারা এ পথে চলতে ইচ্ছুক নয় তাদের জন্য এতে কোনো ফায়দা নেই।
- ২৩. অর্থাৎ কারো উপদেশ গ্রহণ করা সরাসরি তার নিজ ইচ্ছার উপর নির্ভরশীল নয় ; বরং তার উপদেশ গ্রহণ করা তখনই সম্ভবপর যখন আল্লাহ তাকে উপদেশ গ্রহণের তাওফীক দেন।

## সূরা আত্ তাক্বীরের শিক্ষা

- ১. এ সূরাতে কেয়ামত দিবসের অবস্থা সম্পর্কে যা বর্ণিত হয়েছে এবং এর সমসাময়িক অন্যান্য সূরাগুলোতেও কেয়ামত ও হাশর সম্পর্কে যা বর্ণিত হয়েছে, তার উপর নিঃসন্দেহে বিশ্বাস করা ঈমানের অংশ। সূতরাং এসব বর্ণনার প্রতি আমাদেরকে দৃঢ় ঈমান পোষণ করতে হবে। অন্যথায় ঈমান থাকবে না।
- ২. সূরার প্রথম আয়াত থেকে ষষ্ঠ আয়াত পর্যন্ত কেয়ামতের প্রথম পর্যায়ের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। অতপর সপ্তম আয়াত থেকে চতুর্দশ আয়াত পর্যন্ত কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায় তথা হাশরের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। এসব বর্ণনা যেহেতু আল্লাহ তাআলার, অতএব আমাদের বিশ্বাস করতে হবে যে, এসব কিছু অবশ্যই ঘটবে।
- ৩. কুরআন মজীদ যে আল্লাহর কালাম এবং এ কালাম যে মাধ্যমে তাঁর নিকট থেকে রাসূলুক্লাহ (স) পর্যন্ত পৌছেছে, সে মাধ্যমের সন্দেহাতীত আমানতদারী ও মহান আল্লাহর নিকট তাঁর মর্যাদা ও বিশ্বস্তুতা সম্পর্কে জানার পর কোনো মানুষের পক্ষে এতে কোনো প্রকার সন্দেহ পোষণ করার অবকাশ নেই।
- ৪. রাসুলুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াত-পূর্ব চল্লিশ বছরের জীবন থেকেও প্রমাণিত হয় য়ে, এ কুরআন কোনো মানুষের রচিত নয়, কারণ রাস্লের নিজের পক্ষে তো নয়ই, অন্য কোনো মানুষের পক্ষেও এর একটি সুরা বা আয়াত রচনা করা সম্ভব নয়। সুতরাং এ কুরআন নিসন্দেহে আল্লাহর বাণী।
- ৫. আল্লাহর পক্ষ থেকে রাসূলুল্লাহ (স) পর্যন্ত কুরআন মজীদের আগমন সূত্রও অবিচ্ছিন্ন এবং অত্যন্ত বিশ্বস্ত । সুতরাং এতে কোনো প্রকার কম-বেশি হওয়ার কোনো আশংকা নেই । সুতরাং আল্লাহর বাণী হুবহু মানুষের নিকট পৌছেছে। আর তা অবিকৃত অবস্থায় আমাদের নিকট বর্তমান আছে। অতএব মানুষের সৃস্থ-সুন্দর জীবনের জন্য কুরআনের দিক-নির্দেশনার বিকল্প নেই।
- ৬. অভিশপ্ত শয়তানের পক্ষেও কোনো মতেই এ কুরআনে কোনো প্রকার রদ-বদল সংযোজন-বিয়োজন সম্ভবপর নয়। আর কেয়ামত পর্যন্ত এ কুরআন অবিকৃত থাকবে। যেহেতু এটা কেয়ামত পর্যন্ত যত লোক পৃথিবীতে আসবে সকলের হেদায়াত, তাই এর হিফাযতের দায়িত্বও আল্লাহ নিজ হাতে রেখেছেন। অতএব এ কিতাবের বিকল্প নেই—কখনো হবে না।
- ৭. যে কেউ এ কিতাব থেকে উপদেশ গ্রহণ করতে আগ্রহী হবে, কেবলমাত্র সে-ই এ কিতাবের উপদেশ গ্রহণ করে উপকৃত হবে। অতএব আমাদেরকে ও কুরআন মজীদের হেদায়াত গ্রহণ করতে স্বেচ্ছায় স্বজ্ঞানে এগিয়ে আসতে হবে।

- ৮. কুরআন মজীদ থেকে হেদায়াত গ্রহণ করে জীবন গড়ার জন্য শুধুমাত্র আমাদের ইচ্ছাই কার্জী হবে না, সেজন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে তাওফীকও লাভ করতে হবে। আর আল্লাহর পক্ষ থেকে তাওফীক অর্জনের জন্য তাঁর কাছে খাঁটি মনে কুরআন থেকে হেদায়াত গ্রহণের তাওফীক চাইতে হবে।
- ৯. শ্বরণ রাখতে হবে যে, হেদায়াত শাভের জন্য আমাদের ঐকান্তিক চেষ্টা, আল্লাহর নিকট সেজন্য কায়মনোবাক্যে প্রার্থনা এবং সর্বোপরি আল্লাহর ইচ্ছা—এ তিনের সমন্বয়েই হেদায়াত লাভ করা যেতে পারে।

## সূরা আল ইন্ফিত্বার আয়াত ৪ ১৯ রুকু' ৪ ১

### নামকরণ

'ইন্ফিত্বার' অর্থ ফেটে যাওয়া। সুরার প্রথম বাক্যে কেয়ামতের দিন আসমান ফেটে যাওয়ার কথা বলা হয়েছে; তাই প্রথম বাক্যের 'ইনফাতারাত' শব্দের মূল শব্দ 'ইনফিতার' শব্দিটিকে সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। অর্থাৎ এটা সেই সূরা যাতে আসমান ফেটে যাওয়ার কথা বলা হয়েছে।

### নাথিলের সময়কাল

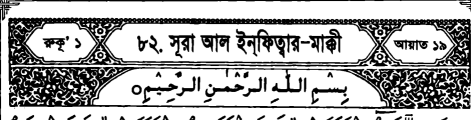
সূরা আত্ তাক্ভীর ও সূরা আল ইন্ফিত্বার উভয় সূরা একই সময়ে অর্থাৎ রাস্লের মাক্কী জীবনের প্রথম দিকে নাযিল হয়েছে।

### বিষয়বস্তু

সূরা আত্ তাক্ভীর, সূরা আল ইন্ফিত্বার ও সূরা আল ইনশিকাক এ সূরা তিনটির বিষয়বস্তু একই। অর্থাৎ কেয়ামত ও আখেরাত সম্পর্কে সূরা তিনটিতে আলোচনা করা হয়েছে।

রাসৃশুল্লাহ (স) এরশাদ করেছেন—"যে ব্যক্তি কেয়ামতের দিনটি চোখে দেখতে চায়, সে যেন সূরা আত্ তাক্ভীর, সূরা আল ইন্ফিত্বার ও সূরা আল ইনশিকাক পাঠ করে।"

স্রার প্রথম পাঁচটি আয়াতে কেয়ামতের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। অতপর বলা হয়েছে যে, মানুষ দুনিয়াতে ধাঁকার মধ্যে পড়ে আছে। যে আয়াহ তাঁকে সৃষ্টি করেছেন, তাকে স্বাধীনভাবে কাজ করার ক্ষমতা দিয়েছেন, সেই আয়াহ তধুমাত্র অনুগ্রহকারী নন—তিনি ইনসাফকারীও বটে। সূতরাং তাঁর অনুগ্রহের আশা যেমন করতে হবে, তেমনি তাঁর ইনুসাফের ও বিচারের ভয়ও থাকতে হবে। কেননা মানুষের সকল কাজকর্ম অত্যন্ত নির্ভরযোগ্য লেখকরা লিখে রাখছেন। হাশরের দিন মানুষের আগে-পেছনের সব আমলই সে জানতে পারবে। সেদিন অবশ্যই ন্যায় বিচারের মাধ্যমেই নেককার লোকদেরকে জানাতে এবং বদকারদেরকে তাদের কাজের প্রতিফল স্বয়্নপ জাহান্নামে প্রবেশ করানো হবে। সেদিন কেউ কারো কোনো কাজে আসবে না।



۞ إِذَا السَّهَاءُ انْفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا الْكُواكِبُ انْتَثَرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِحَارُ

১. যখন আসমান ফেটে যাবে ; ২. আর তারকারাজী যখন চারদিকে ছড়িয়ে-ছিটিয়ে যাবে ; ৩. এবং সমুদ্রকে যখন

فَجِرَتُ أَوْ إِذَا الْسَعَبُورُ بُعْثُرَثِ أَعَلَمَتُ نَعْسَ مَا قَلَ مَنَ উত্তাল করে তোলা হবে ; 8. আর কবরগুলোকে যখন খুলে দেয়া হবে ; خ ৫. প্রত্যেকেই (তখন) জানতে পারবে সে পূর্বে কি পাঠিয়েছে

وَ اَخْرَتُ ۞ يَا يُهَا الْإِنْسَانَ مَا غُرِّكَ بِرَبِّكَ الْكُرِيْرِ ۞ الَّإِنْ عُ طعر المجادة الله المجادة المجا

- اذا : سلماً و السلماً و المعتمرة و المعتمرة و الله علم الله و ال

১. সমুদ্রে আগুন লেগে যাওয়া এবং সমুদ্র ফেটে যাওয়া বা উত্তাল হয়ে যাওয়া ইত্যাদি ব্যাপারগুলোর সত্যিকার অবস্থা আল্লাহ তাআলাই জানেন। মুফাস্সিরীনে কিরাম যা বলেছেন তার আলোকে যা বুঝা যায় তাহলো—কেয়ামতের দিন প্রচণ্ড এক ভূমিকম্প হবে যা কোনো বিশেষ এলাকায় সীমিত থাকবে না; বরং পুরো দ্নিয়াটাকেই আলোড়িত করে দেবে। যার ফলে সমুদ্রের তলদেশও ফেটে চৌচির হয়ে যাবে এবং সমুদ্রের পানি ফাটলের মধ্য দিয়ে ভূগর্ভে চলে যাবে। অতপর ভূগর্ভের অত্যধিক

# خَلَقَكَ فَسُوْلِكَ فَعَلَلُكَ فَي فَي أَيِّ مُوْرَةٍ سَّا شَاءَ رَكَّبُكُ ۞ كُلَّا بَلْ

তোমাকে সৃষ্টি করেছেন অতপর তোমাকে পূর্ণাংগ করেছেন, অতপর করেছেন সুসমন্বিত ; ৮. যে অবয়বে তিনি চেয়েছেন তোমাকে গঠন করেছেন। ৪ ৯. কক্ষণো নয় বরং

خَلَقَكَ ; অতপর তোমাকে সৃষ্টি করেছেন وَنَّ اللَّهِ -قَسَوْنُكَ ; অতপর তোমাকে পূর্ণাংগ করেছেন ; فَعَدَلُكَ -তারপর করেছেন সুসমন্বিত (وَنَّ اللَّهُ أَيِّ أَيِّ أَيِّ كَا اللَّهُ -তোমাকে পূর্ণাংগ করেছেন ; فَعَدَلُكَ - তোমাকে গঠন أَنَّ - তোমাকে গঠন أَنَّ - তোমাকে গঠন أَنْ - কক্ষণো নয় ; بَلْ : -বরং ;

তাপমাত্রার প্রভাবে পানি তার মৌলিক অবস্থা তথা হাইড্রোজেন ও অক্সিজেনে বিভক্ত হয়ে যাবে। ফলে সমুদ্রে আগুন ধরে যাবে।

- ২. এখান থেকে কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায়ের কথা বলা হয়েছে। ভূমিকম্পের কারণে ভূগর্ভ ফেটে যাবে এবং কবর থেকে মানুষকে পুনর্জীবিত করে হাশরের মাঠে একত্রিত করা হবে।
- ৩. এখানে 'মা কাদ্দামাত ওয়া আখ্থারাত' ব্যাপক অর্থবাধক কথা। 'পূর্বে পাঠিয়েছে' দারা বুঝানো হয়েছে যে, সে জীবনকালে ভালো-মন্দ যেসব কাজ করেছে; আর 'পেছনে রেখে গেছে' দারা বুঝানো হয়েছে যে, যা করা দরকার ছিল; কিন্তু সে তা করেনি। এর আর একটি অর্থ হলো—সে দিন-তারিখ অনুসারে আগে পরে যা করেছে তা সবই সে জানতে পারবে। এ ছাড়া এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, সে যেসব ভাল কাজ করে গেছে সেগুলো সে পূর্বে পাঠিয়েছে; আর সমাজে সেসব কাজের যে তভ ফল ফলেছে তা সে পেছনে রেখে গেছে। এখানে এ সবকটি অর্থই প্রযোজ্য।
- 8. অর্থাৎ তোমার তো উচিত ছিল, যে মহান সন্তা তোমাকে সুন্দর ও সামঞ্জস্যশীল আকৃতিতে সৃষ্টি করেছেন, অতপর তোমাকে একটা নির্দিষ্ট গণ্ডির মধ্যে তোমার ইচ্ছা ও ক্ষমতা প্রয়োগ করার ক্ষমতা দিয়েছেন, তুমি শুধুমাত্র তাঁরই শোকর বা কৃতজ্ঞতা আদায় করবে, তাঁরই পূর্ণ আনুগত্য করবে এবং এতে কাউকে শরীক করবে না ; কিন্তু তুমি তো তা না করে শয়তানের ধোঁকায় পড়ে গেছো। তুমি তোমার ইচ্ছা প্রয়োগ করার ক্ষমতাকে তোমার নিজের কৃতিত্ব মনে করে নিয়েছো।" এ মনে করে নেয়াটাই তোমার ধোঁকায় পড়ার লক্ষণ। আল্লাহ তাআলা ইচ্ছা করলে যে কোনো মুহূর্তে তোমার বিদ্রোহের হাতকে অকেজো করে দিতে পারতেন ; কিন্তু তিনি তা করেননি—এটা তোমার প্রতি তাঁর অপার অনুগ্রহ। এটাকে তাঁর দুর্বলতা মনে করে তুমি ধোঁকায় পড়ে আছো। আল্লাহর ক্ষমতা ও দয়া-অনুগ্রহকে ভুলে গিয়ে তুমি ধোঁকায় পড়ে আছো।
- ৫. অর্থাৎ তোমার ধোঁকায় পড়ার পেছনে কোনো যুক্তিই গ্রহণযোগ্য হতে পারে না ;
   কেননা তোমার সৃষ্টি, তোমার দেহাবয়ব, তোমার কর্মক্ষমতা এবং সীমিত ক্ষেত্রে তোমার ;

## تَكُنِّ بُونَ بِالرِّيْسِ قُ وَإِنَّ عَلَيْكُرْ كَفَظِيْنَ قُ كِرَامًا كَاتِبِيْنَ وَ তোমরা প্রতিফল দিনটিকে মিথ্যা মনে করে নিয়েছো; ১০. অথচ নিচিত তোমাদের উপর (নিযুক্ত) আছে পর্যবেক্ষকগণ; ১১. সম্মানিত লেখকবৃন্দ;

(اَ الْمُوْلَ مَا تَفْعَلُونَ (اِللَّهُ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيْرِ (اَ وَالْ الْفَجَارَ الْفَجَارَ لَفِي نَعِيْرِ (اَ وَالْ الْفَجَارَ ) الْمُجَارَ الْعَجَارَ عَيْرُ وَالْ الْفَجَارَ الْعَجَارَ الْعَجَارُ الْعَجَارَ الْعَلَى الْعَجَارَ الْعَلَى الْعَلَى الْعَجَارَ الْعَجَارَ الْعَلَى الْعَلَى

১২. তারা জানেন তোমরা যা করছো। ১৩. অবশ্যই নেক লোকেরা থাকবে পরম স্বাচ্ছন্দে; ১৪. আর পাপীরা থাকবে

نَكَذِبُونَ (بالبدين)-بالدِبُن ; এতিফল দিনটিকে। بالبدين)-بالدِبُن ; এতিফল দিনটিকে। بالبدين)-بالدِبُن ; এতিফল দিনটিকে। بالبدين ; এতিফল بالبدين ; এতিফল بالبدين ; পর্যবেক্ষকগণ (بالبدين ) পর্যবেক্ষকগণ (بالبدين ) কর্মানিত - كاتبين ; তারা জানেন ; أن البدين ) তার্ম করছো। (بالبدين ) তার্ম কর্ম ক্রছেনে। (بالبدين ) তার্ম কর্ম ক্রছেনে। (بالبدين ) তার্ম কর্মাই (بالبدين) তার্ম কর্মীর ;

স্বাধীনতা ইত্যাদিই প্রমাণ করে যে, এক মহাজ্ঞানী ও মহা শক্তিধর সন্তা তথা আল্লাহ তোমাকে সুন্দর ও সুসম মানুষের আকৃতি দান করেছেন। অন্যসব প্রাণী থেকে যে তোমাকে আলাদা বৈশিষ্ট্যে মহিমানিত করেছেন এটা অনুধাবন করা এমন কোনো কঠিন কাজ নয়, যার জন্য তোমার ধোঁকায় পড়ে থাকার পেছনে কোনো যুক্তি খাড়া করা যেতে পারে।

- ৬. অর্থাৎ তুমি কোনো কারণ ও যুক্তি ছাড়াই নিজে নিজেই বিভ্রান্তিতে পড়ে আছো; কেননা তুমি ধরেই নিয়েছো যে, দুনিয়াতে তোমার স্বেচ্ছাচারিতামূলক কাজের জন্য জবাবদিহি করতে হবে এমন কোনো জগত নেই। তুমি কর্মফল দিবসকে মিথ্যা ধরে নিয়েছো। তোমার এ ভুল ধারণাই তোমাকে আখেরাত সম্পর্কে গাফিল করে দিয়েছে। তুমি আল্লাহর পাকড়াও সম্পর্কে বে-পরওয়া হয়ে জীবন যাপন করছো।
- ৭. অর্থাৎ তোমাদের জেনে রাখা উচিত যে, তোমাদের সকল ক্রিয়াকাণ্ড সংরক্ষণ করার জন্য 'সম্মানিত লেখকবৃন্দ' নিয়োজিত আছেন। তাঁরা তোমাদের ছোট-বড়, প্রকাশ্য-গোপনে কৃত সকল কাজই সচিত্র প্রতিবেদন তৈরি করছেন। তোমরা যদি নিশির অন্ধকারে অথবা জনমানবহীন প্রান্তরে বা গভীর জঙ্গলে গিয়েও কোনো কাজ করে থাকো, তা-ও তাঁরা সংরক্ষণ করে রাখছেন।

আল্লাহ তাআলা উল্লেখিত লেখকদের কথা উল্লেখ করতে গিয়ে 'সম্মানিত লেখকবৃদ্দ' উল্লেখ করেছেন। এর দারা তিনি বুঝাতে চেয়েছেন যে, সেই লেখকবৃদ্দ এমন যে, তাদের অগোচরে কিছু করার সুযোগ কারো নেই। তাঁরা ঘুষখোর নন যে, তাদেরকে ঘুষ দিয়ে رَّ فَيْ جَحِيْرٍ ﴿ يَصْلُونَهَا يَوْ الرِّيْنِ ﴿ وَمَا هُرَعَنَهَا بِغَائِبِيْنَ ﴾ فَيْ جَعِيْرٍ ﴿ فَيَعْنَهَا بِغَائِبِيْنَ ﴾ فقاع الماية الماية

﴿ وَمَا اَدْرِيكَ مَا يَوْ الرّبِينِ ﴿ أُلّرِينِ اللَّهِ مَا الْدُرِيكَ مَا يَوْ الرّبِينِ ﴾ وَمَا الدّريكَ مَا يَوْ الرّبينِ ﴾ ٤٩. عام ١٩٠ ما يوا الرّبينِ ٥٩. عام ١٩٠ ما يوا الرّبينِ ٥٩. عام المام عنده الما

الْ الْمُو الْمُولِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

থাকবে না ; <sup>৮</sup> এবং সেদিন সকল কর্তৃত্ব (থাকবে) আল্লাহর জন্য।

তাতে প্রবেশ করবে ; يَصَلُونَهَا (﴿) - আকবে জাহান্নামে । ﴿) - لَفَى جَعِيْم (﴿) - তারা তাতে প্রবেশ করবে ; وَهُ - দিবসে الدّيْن ; কর্মফল । ﴿) - আকন أَوْمٌ ; ﴿) - আরব جَوْمٌ ; দিবসে - وَ ﴿) - তারা পারবে না থাকতে ; الدّيْن ; তারা পারবে না থাকতে ; الدّيْن ; তারা পারবে না থাকতে ; يَوْمٌ الدّيْن ; তি - أَمَا أَدْرُك ; আপনি কি জানেন : أَوْرُك ; তাবার (বিল) - أَمَا أَدْرُك ; তাবার কর্মফল দিবস । ﴿) - আবার (বিল) - يَوْمُ (﴿) - তাবার সাধ্য থাকবে না الدّيْن نَادُمُ (﴿) - তাবার কর্মফল দিবস الدّيْن حَمَل الدّيْن (﴿) - তাবার কর্মফল দিবস المَدْر ؛ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالل

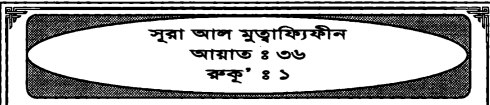
পাপকাজগুলো রেকর্ড থেকে মুছে ফেলা যাবে অথবা সংকর্মের পরিমাণ বাড়িয়ে নেয়া যাবে বা একজনের পাপের পুরোটা বা অংশ বিশেষ অন্যের আমলনামায় ঢুকিয়ে দেয়া যাবে। তাঁরা এমনই সচেতন যে, তাঁদের অগোচরে কিছু করার ক্ষমতা কারো নেই। তাঁরা এমনই কর্তব্য সচেতন যে, তাঁরা কখনো দায়িত্বে অবহেলা করেন না। তাঁরা তোমাদের প্রত্যেকের সাথে সার্বক্ষণিক আছেন। তোমাদের মধ্যে কে কোন্ নিয়তে কি কাজ করছে, তাঁরা তা-ও জানেন।

-(ال+امر)-সকল কর্তৃত্ব : برأمنذ (থাকবে) আল্লাহর জন্য।

৮. অর্থাৎ দুনিয়াতে মানুষ যেমন বিপদে-আপদে একে অপরকে সাহায্য-সহযোগিতা করতে পারে, সেই কর্মফল দিবসে কেউ কাউকে কোনো সাহায্য করতে পারবে না। আল্লাহর দরবারে কেউ কারো জন্য সুপারিশ করার শক্তি রাখে এমন প্রভাব-প্রতিপত্তির কেউ অধিকারী বা তাঁর প্রিয়ভাজন কেউ হবে না। তবে যদি কাউকে আল্লাহ অনুমতি দেন, সেটা ভিন্ন কথা।

## সুরা আল ইন্ফিত্বারের শিক্ষা

- ১. কেয়ামত যখন সংঘটিত হবে তখন এ দুনিয়া যে ধ্বংস হয়ে যাবে তা-আরও কিছু সূরার মত—এ সুরার প্রথম তিনটি আয়াত থেকে প্রমাণিত।
- ২. কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায়ে মানুষকে পুনর্জীবিত করা হবে এবং সুবিচারের মাধ্যমে তাদের এ দুনিয়ার কাজের প্রতিফল স্বরূপ জান্লাত বা জাহান্লামে প্রবেশ করানো হবে তা-ও এ সূরা থেকে প্রমাণিত।
- ৩. আখেরাতের বিচার দিবসকে অস্বীকার ও অবিশ্বাস করাই পাপ কাজের প্রতি মানুষের ঝুঁকে পড়ার কারণ।
- মানুষের সার্বিক কাজকর্ম পর্যবেক্ষণ ও তার সংরক্ষণ কাজে দৃ' জন সম্মানিত লেখক
  নিয়োজিত আছেন—এটাও এ সূরা থেকে প্রমাণিত।
  - ৫. মানুষের কোনো কাজই সন্মানিত লেখকদ্বয়ের অগোচরে সংঘটিত হওয়া সম্ভব নয়।
- ৬. সংকর্মশীল লোকেরা অবশ্যই জান্নাতে যাবে। আর পাপাচারীরা অবশ্যই জাহান্নামের শাস্তি ভোগ করবে।
- শেষ বিচারের দিনকে মিথ্যা মনে করে বা উপেক্ষা করে যারা পাপাচারে লিপ্ত হয়েছে তারা
  অবশ্যই বিরাট ধোঁকায় পড়ে আছে।
- ৮. শেষ विठादित िमन कात्ना लाक जन्य कादा कात्ना उपकाद जामत ना । कि प्रिमन कादा जन्य मुश्रादिय कराज शाहत ना ।
  - ৯. সেইদিন সকল কর্তৃত্ব থাকবে একমাত্র আল্লাহর।



#### নামকরণ

অন্য অনেক স্রার মতই এ স্রার প্রথম আয়াতের 'ওয়াইলুল্ লিল-মুত্বাফ্যিফীন' বাক্যাংশ থেকেই এর নামকরণ করা হয়েছে। 'মুত্বাফ্যিফীন' শব্দটি বহুবচন, একবচনে 'মুত্বাফ্যিফূন' অর্থ ওয়নে হেরফেরকারী।

### নাথিলের সময়কাল

এ সূরা রাস্লুল্লাহ (স)-এর মক্কী জীবনের প্রথম দিকে অবতীর্ণ স্রান্তলোর অন্যতম।
নব্ওয়াতী জীবনের প্রথম দিকে আখেরাতের বিশ্বাসকে মানুষের অন্তরে সঠিকভাবে
বসিয়ে দেয়ার জন্য যেসব সূরা নাযিল হয়েছে, তনুধ্যে এ সূরাটিও অন্যতম। সূরাটি যখন
নাযিল হয় তখনকার পরিস্থিতি ছিল—মুসলমানদেরকে মক্কাবাসী কাফেররা পথে-ঘাটে,
হাটে-বাজারে উপহাস, ঠাটা-বিদ্রূপ ও টিটকারী করার মাধ্যমে অপমানিত ও লাঞ্ছিত
করছিল। তবে তখনও শারীরিকভাবে যুলুম-নির্যাতনের সূচনা হয়নি।

### বিষয়বস্তু

এ স্রার বিষয়বস্তুও আখেরাত। ব্যবসা-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে মানুষের মধ্যে সাধারণ যে রোগটি দেখা যায়, তাহলো অন্যের থেকে নেয়ার সময় ওযন পুরোপুরি নেয়া এবং অন্যকে দেয়ার সময় ওযনে কম দেয়া। এ সাধারণ রোগটি সম্পর্কে স্বার প্রথম ছয়টি আয়াতে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, তাদের এ সর্বজন স্বীকৃত মন্দকাজে লিপ্ত হওয়ার মূল কারণ হলো—তারা আখেরাতে জবাবদিহির কথা ভেবে দেখে না। দুনিয়াবী লাভজনক মন্দ কাজ থেকে মানুষকে একমাত্র আখেরাতের জবাবদিহিতার ভয়ই বিরত রাখতে পারে।

অতপর ৭ থেকে ১৭ আয়াত পর্যন্ত বলা হয়েছে যে, এসব ফাজির তথা দুষ্কৃতিকারীদের কাজের বিবরণী প্রস্তুত হচ্ছে এবং তা সংরক্ষিত থাকবে। তাদের দুষ্কৃতির জন্য তাদেরকে মারাত্মক ধ্বংসের মুখোমুখি হতে হবে।

এরপর ১৮ থেকে ২৮ আয়াত পর্যন্ত সেসব সংলোকদের শুভ পরিণাম সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে, যারা এসব মন্দ কাজ থেকে বিরত থাকবে, তাদের কাজের খতিয়ান থাকবে উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন স্থানে। আর তা সন্নিবেশ ও সংরক্ষণ কাজে নিয়োজিত রয়েছে আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত মর্যাদার অধিকারী ফেরেশতারা।

অবশেষে সংলোকদেরকে সাস্ত্বনা দান ও কাফেরদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে —কাফেররা দুনিয়াতে সংলোকদেরকে ঠাট্টা-বিদ্ধপ ও কটুক্তির মাধ্যমে অপমানিত করছে। আখেরাতে সংলোকেরাও তাদেরকে তেমনি উপহাস করবে। তবে কাফেররা তখন নিজেদের কাজকর্ম সংশোধন করে নেয়ার কোনো সুযোগ পাবে না।



۞وَيْكُ لِللَّهُ طَفِّفِيْنَ ٥ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوْاعَى النَّاسِ يَسْتَوْنُوْنَ أَ

 ১. ধ্বংস পরিমাপে হেরফেরকারীদের জন্য।<sup>১</sup> ২. যারা−যখন লোকদের থেকে মেপে নেয় তখন প্ররোপুরি নেয়।

# @وَإِذَا كَالْوَهُمْ أَوْوَزَنُوْهُمْ يُخْسِرُونَ أَالَا يَظُنَّ أُولَــنِكَ

- ৩. আর যখন তাদেরকে মেপে দেয় অথবা ওযন করে দেয় তখন কম দেয়। ২ ৪. তারা কি ভেবে দেখে না যে.
- ১. 'মৃতাফ্যিফীন' অর্থ মাপ বা ওয়নে হেরফেরকারী। শব্দটি 'তাতফীফ' শব্দমূল থেকে উদ্ভুত। এর একবচনে 'মৃতাফ্যিফ'। শুধুমাত্র মাপ বা ওয়নে কমবেশী করার মধ্যেই 'তাতফীফ' সীমিত নয়; বরং যে কোনো ব্যাপারে প্রাপককে তার প্রাপ্য থেকে বঞ্চিত করাও 'তাতফীফ'-এর অন্তর্ভুক্ত।
- ২. কুরআন মজীদ ও হাদীসে মাপ ও ওয়নে কমবেশী করাকে হারাম বলে বর্ণিত হয়েছে। মেপে দেয়া এবং মেপে নেয়ার মাধ্যমেই প্রাপকের প্রাপ্য আদায় হলো কি না তা নির্ণয় করা হয়। সুতরাং সকল প্রকার লেনদেন, কাজ-কারবারে প্রাপকের প্রাপ্য যথাযথভাবে আদায় না করলে ধ্বংস অনিবার্য। হয়রত শুয়াইব (আ)-এর সম্প্রদায়ের উপর এ অপরাধের কারণে আসমানী আযাব নাযিল হয়েছিল। আল্লাহর হক যথাযথ আদায় না করাও 'তাতফীফের' অন্তর্ভুক্ত। হয়রত ওমর (রা) দেখলেন যে, এক ব্যক্তি নামায়ে রুক্'-সিজদা ইত্যাদি ঠিকমত আদায় করছে না, তখন তিনি তাকে বললেন—'লাকাদ তাফাফ্তা' অর্থাৎ তুমি আল্লাহর প্রাপ্য আদায়ে 'তাতফীফ' করছো। অতএব বুঝা গেল যে, অযু, গোসল ও নামায় প্রভৃতি ইবাদাতগুলো যথাযথভাবে আদায় না করাও 'তাতফীফ'-এর অন্তর্ভুক্ত।

# اَنْ هُرُ مَبْعُ وَتُونَ ﴾ لِيوا عظير ﴿ يَسُوا يَعُوا لَنَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ ال अवगारे जामत्रतक भूनताग्र षठींता रत र ८. এक मरा मिनरम ;° ७. यिमिन मानव জांकि मांजात

رَبِ الْعَلَمِينَ ۞ كَلَّا إِن كِتْبَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ ۞ وَمَا اَدُرِدِكَ ज्ञ अग्ठ म्र्इ विभानत्वत मामत् । १. कक्करणा नग्नः म्कृष्ठिकातीरमत आमननामा ज्यमाइ काता-कार्यानरा तराइ । ك ب سام سام कारान कि ।

مَاسِجِينَ ﴿ كِتْبُ سُرْقُولُ الْهِ وَيُلْ يَوْمِئُنِ لِّلَكُنِّ بِينَ ۗ لَ كُنِّ بِينَ لَ لَكُونَ بِينَ لَ لَ مَاسِجِينَ ﴿ كُتُبُ سُرُقُولُ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه مَاسِجِينَ ﴿ وَمُؤْلِنَ اللّهُ اللّ

- لرَبِ : यिन - النَّاسُ : गुनतां छेंगाता रत النَّهُمُ - وَنُونَ : यिन - مَبْعُونُونَ : यिन - النَّاسُ : मितत्म - النَّاسُ : यिन - مَبْعُونُونَ : यिन - يَوْمَ ﴿ । यिन - عَظِيْم : मितत्म - كَلَّ الْإِنَّانُ - यिन - الْعُلْمِيْنَ : यिन - الْعُلْمِيْنَ : अवगार्द : ﴿ अवगा

- ৩. 'মহাদিবস' বলতে কেয়ামতকে বুঝানো হয়েছে। কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায়ে মানুষ ও জ্বিন জাতিকে পুনর্জীবিত করে উঠানো হবে এবং তাদেরকে মহান আল্লাহর সামনে দাঁড় করানো হবে। সেদিন তাদের কর্মফল হিসেবে শান্তি বা পুরস্কার প্রদানের চূড়ান্ত সিদ্ধান্ত গৃহীত হবে।
- 8. অর্থাৎ তাদের ধারণা ঠিক নয়। তারা ধারণা করে বসে আছে যে, তারা অপরাধ করে পার পেয়ে যাবে ; তাদেরকে আল্লাহর সামনে হাযির হতে হবে না। তাদের আমলনামা তো তাদের শেষ গন্তব্যস্থল কারাগার তথা জাহান্নামের কার্যালয়ে রেকর্ড করে রাখা হয়েছে।
- ৫. 'সিজ্জীন' শব্দটি 'সিজনুন' শব্দ থেকে উদ্ভূত। সিজনুন অর্থ কারাগার। পরবর্তী আয়াত থেকে জানা যায় যে, এর অর্থ এমন রেকর্ড যাতে শান্তিযোগ্য অপরাধীদের আমলনামা রেকর্ড করে রাখা হয়েছে এবং তা সুরক্ষিত যাতে কমবেশী করার কোনো সুযোগ নেই।

# الزين يكنّ بُون بِيور الرّين وكَالَّ مَعْتَن اَثِيرٍ وَمَا يُكَنِّ بُولِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَنِ اَثِيرٍ وَالْكِ دُد याता अश्वीकात करत कर्यकन मिवमरक। ১২. আत তাকে अश्वीकात करत ना किष्ठ প্রয়োক সীমালংঘনকারী পাপী ছাড়া।

عَلَيْهِ الْيَتَنَا قَالَ اَسَاطِيْرُ الْأُولِيْنَ ﴿ كُلَّا بَـلْ عَنْ ﴿ كُلَّا بَـلْ عَنْ ﴿ كُلَّا بَـلْ عَنْ ٥٠. यथन তার निकर्ण আমার আয়াতসমূহ আবৃত্তি করা হয়, ४ मে বলে—এতো পুরনো দিনের কাহিনী। ১৪. কখণো নয়। বরং

ران على قُلُوبِهِرْمًا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَالَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَـوْمَئِنٍ وَانَ عَلَى قُلُوبِهِرْمًا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَانَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

তাই তাদের মনে মরিচা ধরিয়েছে, যা তারা করতো। ১৫. কক্ষণো নয় অবশ্যই সেইদিন তারা তাদের প্রতিপালক থেকে

৬. অর্থাৎ কুরআন মজীদের যেসব আয়াতে বিচার দিনের কথা বর্ণিত হয়েছে সেসব আয়াত যখন তাদের সামনে পাঠ করে শুনানো হয় তখন তারা বলে—এসব পুরনো কাহিনী।

৭. কর্মফল দিবস তথা শাস্তি ও পুরস্কার সম্বলিত আয়াতসমূহকে 'পুরনো দিনের কাহিনী' বলার কোনো যুক্তি না থাকা সত্ত্বেও তাদের একথা বলার কারণ হলো—শুনাহ করতে করতে তাদের অন্তরে মরিচা ধরেছে; তাই তারা আল্লাহর আয়াত সম্পর্কে এমন কথা বলতে পেরেছে। অন্তরে মরিচা ধরা সম্পর্কে রাগূলুল্লাহ (স) এরশাদ করেন—বান্দাহ যখন একটি শুনাহ করে তখন তার অন্তরে একটি কাল দাগ পড়ে। আর সে যখন তাওবা করে তখন দাগিটি উঠে যায়; কিন্তু সে যদি অনবরত শুনাহ করতেই থাকে তখন তার অন্তরে কাল দাগ ছেয়ে যায়।

## . تَــهَ حُجُوبُونَ ۞ ثُرَّ إِنّــهُر لَصَالُــوا الْجَحِيْرِ ۞ ثُرَّ يُقَـــالُ هٰذَا

আড়ালে পড়ে থাকবে। ১৬. অতপর তারা প্রবেশ করবেই জাহান্নামে। ১৭. তারপর বলা হবে—এটা তাই

الَّنِي كَنْتُرْبِهِ لَكُنِّ بُونَ ﴿ كُلَّا إِنَّ كِتَبُ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلْبِينَ যা তোমরা মিথ্যা মনে করতে। ১৮. কক্ষণো নয়। অবশ্যই নেককারদের
আমলনামা (রয়েছে) ইল্লিয়ীনে।

ত وَمَا الْدُرِنَكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ صَلَّى الْمَعْرَبُونَ ﴾ الْمَعْرَبُونَ ﴿ وَوَ الْآَيْشَمِنَ لَا الْمَعْرَبُونَ ﴾ الْمَعْرَبُونَ ٥٠ . ما عليون ﴿ عَلَيْ الْمَعْرَبُونَ ﴾ المُعْرَبُونَ أَلَمْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ المُعْرَبُونَ أَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ أَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

- الذي : المالية ال

৮. অর্থাৎ নেককাররা আল্লাহর সাক্ষাত লাভে ধন্য হবে ; আর পাপীরা আল্লাহর সাক্ষাত লাভের সৌভাগ্য থেকে বঞ্চিত হবে।

৯. অর্থাৎ তাদের যে ধারণা ছিল—পাপ কাজের জন্য শান্তি এবং নেক কাজের জন্য পুরস্কার দেয়ার কথা সত্য নয়—তাদের সামনে সেদিন সুস্পষ্ট হয়ে যাবে যে, তা একেবারেই

# في وجوههر نفرة النعيير النعيير المستقون من رجيت في مختور النعيير النعيير المستقون من رجيت في مختور المستقون من رجيت في النبي المستقون من رجيت في المستقون الم

عَدْهُ مِسْكَ وَفَى ذَلْكَ فَلْيَتَنَا فَسِ الْهَتَنَا فَسُونَ ﴿ وَمِزَاجُهُ الْجَدَّ فَسُونَ ﴿ وَمِزَاجُهُ عَد علاية علاية الله علاية الله علاية الله علاية الله علاية علاية علاية الله علاية علاية الله علاية الله علاية الم

مَنْ تَسْنِيرٍ ﴿ عَيْناً يَشُرَبُ بِهَا الْهَقَّرِبُونَ ﴿ إِنَّ الَّٰنِيسَ اجْرَمُوا الْهَقَّرِبُونَ ﴿ الَّٰنِي الْجَرْمُوا الْمَاكَمَةُ مَا الْمَعْرَبُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الْجَرْمُوا اللَّهُ اللّ

ال+)-النَّعيْم ; উজ্জ্লতা - نَضْرَةً ; তাদের চেহারায় ; وَجُوههم - فِي وَجُوههم - الله - النَّعيْم - الله - النَّعيْم - من ; সচ্ছলতার - الله - اله

ভূল ছিল। পাপীদের পরিণতি এবং নেককারদের পরিণতি কখনো একই রকম হতে পারে না। নেককারদের আমলনামা উচ্চ মর্যাদায় থাকবে, আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ফেরেশতারা তা দেখাত্তনা করবে। তারা সেখানে সুখ-স্বাচ্ছন্দে থাকবে।

- ১০. অর্থাৎ নেককারদেরকে যেসব উত্তম পানীয় পান করানো হবে সেসব পানীয়ের পাত্রগুলোর মুখ মিশ্ক-এর খোশবু সম্বলিত বস্তু দিয়ে মোহর মারা থাকবে। এর অর্থ সেসব পানীয় অতি উত্তমভাবে সংরক্ষিত। এসব পানীয় পান করার সময় পানকারীরা মিশকের সুদ্রাণ পাবে।
- ১১. 'তাসনীম' জানাতের একটি ঝরণার নাম। আভিধানিক অর্থে এমন বস্তুকে 'তাসনীম' বলা হয় যা পানীয়ের সূদ্রাণ এবং স্বাদ বৃদ্ধির জন্য তাতে মেশাই। যেমন শরবতের সাথে গোলাব পানি বা কেওড়ার পানি মেশানো হয়ে থাকে। জানাতের উল্লেখিত ঝরণাটির পানীয় বস্তু স্বাদ ও গন্ধে তুলনাহীন। আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্তগণ এ ঝরণা থেকে পান করে থাকেন।

# كَانُـوْا مِنَ الَّذِيْـِنَ أَمَنُوْا يَفْحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ

তারা এমন ছিল যে, তারা উপহাস করতো ওদেরকে যারা ঈমান এনেছে। ৩০. আর তারা যখন ওদের পাশ দিয়ে যেতো

## بَعَغَا مَرُونَ ﴿ وَإِذَا انْعَلَبُوٓ اللَّهِ اللَّهِ مَا انْعَلَبُ وَالْكَامُ وَالْكَامُ وَالْكَامُ وَالْكَامُ وَالْكَامُ وَالْكُومِ وَالْعَامِرُ انْعَلَبُ وَالْكَامُ وَالْكَامُ وَالْكُومِ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ عَلَيْكُومُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلَمُ وَالْمُعِلِّمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ والْمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْمِ

(তখন) চোখ টিপে ইশারা করতো। ৩১. এবং তারা যখন ফিরে আসতো তাদের আপনজনের নিকট, (তখন) তারা আনন্দে উৎফুল্ল হয়ে ফিরতো।<sup>১২</sup>

## @وَإِذَا رَاوْهُرْ قَالُوْا إِنَّ هَـؤُلَاءِ لَضَالُـوْنَ ﴿وَنَ ﴿وَمَا ٱرْسِلُوا عَلَيْهِرْ

৩২. আর যখন তারা ওদেরকে (মুসলমানদেরকে) দেখতো (তখন) বলতো—ওরাই পথভ্রষ্ট ।<sup>১৩</sup> ৩৩. অথচ ওদের উপর তাদেরকে পাঠানো হয়নি

১২. অর্থাৎ মু'মিনদেরকে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করে যে আনন্দ ও মজা তারা উপভোগ করেছে তার রেশ নিয়েই সে ঘরে ফিরতো। কথার মারপাঁটে ও মুখের জোরে মুসলমানদেরকে অপমান-অপদস্থ করে এসব কাফেররা আনন্দ উপভোগ করতো। আজকের দিনেও ইসলাম বিরোধীদের মধ্যে এ ধরনের কার্যকলাপের কমতি নেই। গলাবাজীতে উস্তাদ এসব ইসলাম বিরোধী শক্তি ইসলামপন্থীদেরকে মিধ্যা অভিযোগে অভিযুক্ত করে কোণঠাসা করার ব্যর্থ চেষ্টা করে এবং এতেই তারা আত্মপ্রসাদ লাভ করে।

১৩. অর্থাৎ ইসলাম এদের স্বাভাবিক চিন্তা-শক্তি বিলোপ করে দিয়েছে। এরা মৃত্যুর পরের কল্পিত জানাতের প্রলোভনে পড়ে এবং তদ্রুপ জাহানামের শান্তির আশংকায় দুনিয়ার লাভ, স্বার্থ ও ভোগ-বিলাসিতা থেকে নিজেদেরকে বঞ্চিত করে রেখেছে। তথু তাই নয়, এরা নির্বৃদ্ধিতা বশত নিজেদেরকে বিপদ-আপদের মুখোমুখি দাঁড় করিয়েছে। এটা যে তথু কাফের-মুশরিকদের ধারণা তা নয়; বরং মুসলমান নামধারী লোকেরাও আজকাল এ মানসিকতা পোষণ করে থাকে।

# حَفِظِينَ ﴿ فَالْـيَوْ ٱلَّٰنِيسَ أَمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِيَفْحَكُونَ ٥

তত্ত্বাবধায়ক করে। <sup>১৪</sup> ৩৪. অতএব যারা ঈমান এনেছে তারা আজ উপহাস করছে কাফেরদেরকে ;

## @ عَلَى الْأَرَائِكِ " يَنْظُرُونَ ﴿ هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ٥

৩৫. তারা (মুমিনরা) সুসৰ্জ্জিত আসনে বসে (ওদেরকে) দেখছে। ৩৬. কাফেরদেরকে—তারা যা করতো তার বদলা দেয়া হলো তো ?<sup>১৫</sup>

و النورة و المنافرة و المنافرة

- ১৪. এখানে আল্লাহ তাআলা সেসব লোককে সতর্ক করে দিচ্ছেন, যারা ইসলাম-পন্থীদেরকে ঠাট্টা-বিদ্রোপ করে এবং অযথা কট দেয়। অর্থাৎ মুসলমানরা তোমাদের ধারণা অনুযায়ী ভুল পথে থাকলেও তোমাদের কোনো ক্ষতি তো তারা করছে না। তারা তাদের বিশ্বাস অনুযায়ী কর্মনীতি অবলম্বন করছে, তোমরা কেন তাদেরকে অযথা কট্ট দিচ্ছো; তোমাদেরকে তো আল্লাহ তাদের ব্যাপারে তত্তাবধায়ক করে পাঠাননি।
- ১৫. আল্লাহ তাআলার একথার মধ্যে কাফের-মুশরিকদের প্রতি বিদ্রূপ প্রকাশ পেয়েছে। কাফেররা যেহেতু দুনিয়াতে মু'মিনদেরকে বিদ্রূপাত্মক কথা দারা অযথা কষ্ট দিতো, তাই আখেরাতে ঈমানদারেরা জান্নাতে আরামে বসে বসে ওদেরকে জাহান্নামে শান্তি ভোগরত অবস্থায় দেখে মনে মনে বলবে—কাফেররা তাদের কাজের কি চমৎকার প্রতিফল পেয়ে গেলো!

#### সূরা আল মুত্বাফ্যিফীনের শিক্ষা

- ১. পরিমাপ ও ওয়নে কমবেশী করা জঘন্য অপরাধ। আখেরাতের অয়াব থেকে বাঁচতে হলে এ জঘন্য অপরাধ থেকে বেঁচে থাকতে হবে।
- ২. পরিমাপ বা ওযনে হেরফের করা গুধুমাত্র দাঁড়িপাল্লাতে সীমাবদ্ধ নয় ; বরং দুনিয়ায় সকল প্রকার আধুনিক বৈজ্ঞানিক প্রযুক্তির যত প্রকার পরিমাপ যন্ত্র রয়েছে, সবই এর অন্তর্ভুক্ত।
- ৩. মানুষকে অবশ্যই মৃত্যুর পরে পুনর্জীবিত করা হবে এবং আল্লাহর সামনে এ দুনিয়ার কর্মকাণ্ডের হিসেব দেয়ার জন্য দাঁড়াতে হবে।

- 8. কাফের-মুশরিক ও পাপাচারীদের আমলনামা 'সিজ্জীন' তথা কারাগারের কার্যালয়ে সংরক্ষিতী থাকবে। যেখানে আমলনামায় কোনো প্রকার যোগ-বিয়োগ করার সুযোগ নেই।
- ৫. আখেরাতের হিসেব-নিকেশ প্রদানের ব্যাপার যারা অস্বীকার করবে এবং সে হিসেবে এ দুনিয়ার জীবন পরিচালনা করবে; চুড়ান্ত ধ্বংস তাদের জন্যই নির্ধারিত।
- ৬. সীমালংঘনকারী পাপীরা ছাড়া আখেরাতের কর্মফল দিবসকে আর কেউ অস্বীকার করে না। অন্য কথায় আখেরাতে যারা অবিশ্বাস করে, তারাই সীমালংঘনকারী ও পাপী। তাদের কোনো নেক আমল গ্রহণীয় নয়।
- यात्रा कृत्रायान प्रजीमतक भूत्रत्ना मित्नत्र काश्नि विल উপেক्ষा करत এवः जात्र विधान निर्ज्जापत
   मार्विक जीवत्न वाखवाग्रन कत्रत्छ ठाग्र ना, जात्मत ञ्चान निमत्निर जाशात्राय श्रव ।
  - ৮. উল্লেখিত মানুষ আখেরাতে আল্লাহর সাক্ষাত লাভের সৌভাগ্য থেকে বঞ্চিত হবে।
- ৯. অপরদিকে মু'মিন সংকর্মশীলদের আমলনামা থাকবে 'ইল্লিয়্যীন' তথা জান্নাতের কার্যালয়ে । যার সংরক্ষণে আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ফেরেশতারা নিয়োজিত ।
- ১০. কাফের-মুশরিক পাপাচারীরা দুনিয়াতে মু'মিনদেরকে যেমন হেয় চোখে দেখতো, আখেরাতে মু'মিনরা তাদেরকে সেরূপ দৃষ্টিতে দেখবে।
- ১১. यू भिनता আत्यंताराज शास्त्रााष्ट्रम हिंदाता निराय सूजिक जासन वरस कारकत-सूगतिक छ भाभाठातीरमत गांखि क्षजाक कत्रतः।
- ১২. আখেরাতে মু'মিনদেরকে মিশ্ক-এর সুদ্রাণযুক্ত ছিপি আঁটা পাত্র থেকে পবিত্র ও সর্বোভম স্বাদ বিশিষ্ট পানীয় পরিবেশন করা হবে।
- ১৩. জান্নাতে পরিবেশিত উল্লিখিত পানীয়ের সাথে মিশ্রিত থাকবে 'তাসনীম' নামক জান্নাতী ঝরণার পানি : যার পানি আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত বান্দাদের জন্যই নির্দিষ্ট ।
- ১৪. কাম্পের-মুশরিক ও পাপাচারীরা দুনিয়াতে আল্লাহর পথের সৈনিকদেরকে দেখে ঠাটা-বিদ্রূপ ও চোখ টিপে ইশারা করে। আখেরাতে আল্লাহর পথের সৈনিকরাও তাদের প্রতি অনুরূপ আচরণ ক্রবে।
- ১৫. অতএব দুনিয়ার জীবন পরিচালনায় আখেরাতে বিশ্বাস রাখা বৃদ্ধিমানের কাজ। অন্যথায় সূরার শুরুতে ঘোষিত চূড়ান্ত ধ্বংস অনিবার্য। আর জেনে-বুঝে এরূপ ধ্বংসের পথে পা বাড়ানো কোনো বৃদ্ধিমান মানুষের কাজ হতে পারে না।

П

### সূরা আল ইন্শিকাক আয়াত ঃ ২৫ রুক্' ঃ ১

#### নামকরণ

'ইন্শিকাক' শব্দটি সূরার প্রথম আয়াতের 'ইন্শাক্কাত' শব্দের ক্রিয়ামূল। 'ইন্শাক্কাত' শব্দ থেকেই 'ইন্শিকাক' নামকরণ করা হয়েছে। এর অর্থ ফেটে যাওয়া। এর দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, এটা সেই সূরা যাতে আকাশ ফেটে যাওয়ার কথা উল্লেখিত হয়েছে।

#### নাথিল হওয়ার সময়কাল

এ স্রাটিও মক্কা মুয়ায্মায় প্রাথমিক কালে অবতীর্ণ স্রাগুলোর অন্যতম। কুরআন মজীদের দাওয়াতকে তখনো সহিংস মুকাবিলা করার প্রক্রিয়া শুরু হয়নি; শুধুমাত্র মৌখিকভাবে ঠাট্টা-মঙ্করা ও প্রকাশ্য কট্ক্তি-বক্রোক্তির মাধ্যমেই প্রতিক্রিয়া দেখানো হচ্ছিল। কেয়ামত, হাশর-বিচার ও শান্তি এবং পুরস্কার ইত্যাদি মৌলিক বিষয়গুলোকে কাফেররা যখন হেসেই উড়িয়ে দিছিল—এমন একটি অবস্থাতেই সূরাটি নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

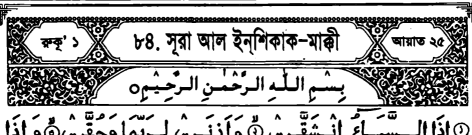
প্রধানত কেয়ামত এবং আবেরাত সম্পর্কেই এ স্রাতে আলোচনা করা হয়েছে। স্বার প্রথম পাঁচটি আয়াতে কেয়ামত সংঘটিত হওয়া কালীন অবস্থা বর্ণনার সাথে সাথে তার প্রমাণও পেশ করা হয়েছে। বলা হয়েছে আসমান যখন ফেটে যাবে, আর যমীনকে বিছিয়ে দিয়ে সমতল ভূমিতে পরিণত করা হবে; যমীনের অভ্যন্তরে যা কিছু আছে তা সবই বাইরে ফেলে দেবে, তখন যমীনের অভ্যন্তর ভাগ খালি হয়ে যাবে। আসমান ও যমীন তাদের প্রতিপালকের ছ্কুমেই এসব করবে। কারণ তারা আল্লাহর সৃষ্টি, তাই আল্লাহর হকুম পালন করাটাই তাদের জন্য সঠিক কর্মপন্থা।

অতপর ৬ থেকে ১৯ আয়াত পর্যন্ত বলা হয়েছে যে, মানুষ ইচ্ছায় হোক আয় অনিচ্ছায় হোক সেই পরিণতির দিকেই এগিয়ে যাচ্ছে, তাদের প্রতিপালকের মুখোমুখি তাদেরকে হতেই হবে। সেদিন মানুষ দু'ভাগে বিভক্ত হয়ে যাবে। এক ভাগের আমলনামা আসবে তাদের সামনের দিক থেকে ডান হাতে, তারা সহজ হিসাব-কিতাবের মাধ্যমেই পার হয়ে যাবে; আর অপর ভাগের আমলনামা পেছন দিক থেকে বাম হাতে আসবে। এরা তখন মৃত্যু কামনা করবে; কিছু তাদেরকে জাহান্নামে ঠেলে দেয়া হবে। কারণ তারা ধরে নিয়েছিল যে, তাদের দুনিয়ার কাজকর্মের হিসেব নিয়ে কখনো আল্লাহর সামনে দাঁড়াতে হবে না। অথচ আল্লাহ তো তাদের সকল কাজকর্ম দেখছেন। তারা একটু চিন্তা করে দেখলেই বুঝতে পারতো যে, আল্লাহর দরবারে জবাবদিহির জন্য দাঁড়ানোর

ব্যাপারটাতো সূর্য ডোবার পর পশ্চিমাকাশে রক্তিম আভা ও রাতের আগমন এবং চাঁদেরী। এক অবস্থা থেকে অন্য অবস্থায় বিবর্তনের মাধ্যমে পূর্ণতায় পৌছার মতই সত্য।

অবশেষে, কাফেররা যেহেতু কুরআন মজীদ শুনে আল্লাহর প্রতি আত্মসমর্পণের পরিবর্তে তাকে মিধ্যাপ্রতিপন্ন করে, তাই তাদের জন্য শুনানো হয়েছে যন্ত্রণাদায়ক আযাবের সুসংবাদ। অপর দিকে মু'মিনদের জন্য মহা প্রতিদানের শুভ সংবাদ দেয়া হয়েছে। যেহেতু তারা ঈমান এনেছে এবং নেক আমল করেছে।

П



ائُ انْسُقَّتْ ﴿ وَإَذِنْتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ ٥ وَإِذَا

১. যখন আসমান ফেটে যাবে : ২. এবং যে তার প্রতিপালকের আদেশ মেনে চলবে- আর সে এরই উপযুক্ত—৩. আর যখন

الْاَرْضُ مُنَّتُ فُ وَالْـقَتْ مَا فِيهَا وَ تَخَلَّتُ فَ وَ أَذِنَبَ لِـ إِنَّهُ

যমীনকে সম্প্রসারিত করে দেয়া হবে ; ১ ৪. এবং সে সবই ছুঁড়ে ফেলবে যা কিছু তার ভেতরে আছে— এবং সে হয়ে যাবে খালি ;° ৫. আর সে মেনে চলবে তার প্রতিপালকের আদেশ–

সে আদেশ (السَّمَا : - এবং) -انْشَقَّتْ : আসমান انْشَقَّتْ - আদেশ السَّمَا ، - এবং মেনে চলবে ; الرّبها)-তার প্রতিপালকের ; أوسمة : সে এরই উপযুক্ত।⑥﴿-আর : اذۤا-যখন : مُدُتُ - সম্প্রসারিত করে দেয়া হবে ।(﴿) - এবং ; الْفَتْ : সবই যা কিছু : فَيْهَا - তার ভেতরে আছে ; و-७ : تَخَلُتُ - त्म राय यात थानि । (१) - आत ; أَذَنَتُ - तम राय यात थानि । (१) আদেশ ; لربيا (১+১,+১)-তার প্রতিপালকের ;

- ১. অর্থাৎ কেয়ামতের দিন আল্লাহ তাআলা আসমানকে যা নির্দেশ দেবেন, একজন অনুগত বান্দার মতো তা পালন করবে এবং তা পালন করতে একটুও দেরি বা ইতস্তত করবে না।
- ২. অর্থাৎ যমীনকে এমনভাবে সমতল করে দেয়া হবে যে. সেখানে পাহাড়-পর্বত, নদী-সাগর, খাল-বিল, পুকুর-ডোবা কিছুই থাকবে না। সমগ্র যমীনটাই ধুধু প্রান্তরে পরিণত হবে। হাদীসে আছে যে, কেয়ামতের দিন পৃথিবীকে একটি দস্তরখানের মতো বিছিয়ে দেয়া হবে। অতপর মানুষের জন্য সেখানে তথুমাত্র পা রাখার জায়গাই থাকবে। স্বরণীয় যে, সেদিন পৃথিবীর সূচনা থেকে শেষ দিন পর্যন্ত পৃথিবীতে আগত সকল মানুষকেই একই সাথে আল্লাহর আদালতে দাঁড করানো হবে।
- ৩. অর্থাৎ যমীনের অভ্যন্তরে যত মৃত মানুষকে লুকিয়ে রাখা হয়েছে তাদের সকলকেই যমীন ঠেলে বাইরে বের করে দেবে। সাথে সাথে এসব মানুষের কর্মকাণ্ডের যেসব প্রমাণপত্র তাতে সংরক্ষিত রয়েছে তাও বের করে দেবে।

# وُحُقَّىٰ ۚ إِنَّهُا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَنْ مَّا

আর সে এর-ই উপযুক্ত। <sup>8</sup> ৬. হে মানুষ! নিন্চয় তুমি কঠোর চেষ্টায় অগ্রসরমান তোমার প্রতিপালকের দিকে

فَهُلِّقِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتْبَهُ بِيهِيْنِهِ ۞ فَسُوْفَ يُحَاسِبُ অতপর তুমি তাঁর সাক্ষাত লাভ করবেই ا ٩. তারপর যাকে তার আমলনামা ডান হাতে দেয়া হবে; ৮. তখন শীঘ্রই তার হিসাব গ্রহণ করা হবে

وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

- 8. অর্থাৎ তার প্রতিপালক আল্লাহর হুকুম মানাই তার জন্য ওয়াজিব ছিল এবং সে তা পালন করে আসছে। কেয়ামতের দিনও সে তা যথার্থভাবে পালন করবে।
- ৫. অর্থাৎ হে মানুষ! তুমি দুনিয়াতে যা কিছু চেষ্টা-সাধনা, আন্দোলন-সংগ্রাম চালিয়ে যাচ্ছো, তোমার এসব তৎপরতা এ দুনিয়ার জীবন পর্যন্তই সীমাবদ্ধ নয় ; বরং তুমি চেতনে-অবচেতনে তোমার প্রতিপালকের দিকে এগিয়ে যাচ্ছো। তোমাকে অবশ্যই তার নিকট পৌছতে হবে এবং তা অনিবার্য।
- ৬. অর্থাৎ যার আমলনামা সামনের দিক থেকে ডান হাতে দেয়া হবে, সে হবে সৌভাগ্যবান। তার হিসেব নেয়া হবে অত্যন্ত সহজভাবে। তাকে কোনো জটিল প্রশ্নের মুখোমুখি হতে হবে না। আর যার নিকট থেকে হিসেব নেয়া হয়েছে, সেই মারা পড়েছে। নেককারদের আমলনামায়ও তাদের গোনাহগুলো অবশ্যই থাকবে; কিন্তু তাদের গোনাহের তুলনায় নেকীর পরিমাণ বেশি থাকার কারণে গোনাহগুলো উপেক্ষা করা হবে এবং সেগুলো ক্ষমা করে দেয়া হবে।

#### وراء ظهر الله فَسُوفَ يَنْ عُوا ثُبُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۚ فَ وَيَصْلَى سَعِيرًا فَ وَيَصْلَى سَعِيرًا فَ তার আমলনামা তার পেছন দিক থেকে; ك كك. তখনই সে (নিজের) ध्वश्म काমনা করবে; ১২. এবং সে জুলন্ত আগুনে গিয়ে পড়বে।

# ﴿ إِنَّا مُ كَانَ فِي آهُلِهِ مُسْرُورًا ﴿ إِنَّا مُ ظُنَّ أَنْ لَّنْ يَحُورُ أَ

১৩. সে তো অবশ্যই (ইতিপূর্বে) তার আপনজনদের মধ্যে আনন্দে ছিল। 
১৪. সে অবশ্যই ভেবেছিল যে, তাকে কখনো ফিরতে হবে না।

তার আমলনামা ; وَرَاءَ ظَهْرِهِ، (নেজের) -তার পেছন দিক থেকে । (کبت+ه) - کتب هٔ তথনই ; কিন্দুর্ন (নিজের) ধ্বংস । (১) - نُبُوْرًا ; তথনই ; نُبُوْرًا ; নেজের (নিজের) ধ্বংস । (১) - نَصْلَى ; এবং ; نَصْلَى : সে গিয়ে পড়বে ; انَّهُ আগুনে (১) - نَصْلَى : সেতো অবশ্যই ; کَانَ ; কিল (ইতিপূর্বে) ; انَّهُ المُلِهِ ; তার আপনজনদের মধ্যে ; اصَّرُورًا ; আনন্দে । (১) - তার আপনজনদের মধ্যে ; انَّهُ আনন্দে । انْهُ المُلْهِ : ভবেছিল ) - انْهُ المُلْهِ : তাকে কখনো কিরতে হবে না ।

- ৭. অর্থাৎ মু'মিনরা আমলনামা ডান হাতে পাবে এবং জান্নাতের সুসংবাদ তাদেরকে দেয়া হবে। তারা তখন তাদের পরিবার-পরিজন, আত্মীয়-স্বজন ও সংগী-সাথীদের নিকট খুশীমনে ফিরে যাবে। সম্ভবত তাদের সেসব স্বজনরাও একইভাবে মাফ পেয়ে যাবে।
- ৮. অন্যত্র বলা হয়েছে যে, কাফের ও পাপাচারীদের আমলনামা তাদের বাম হাতে দেয়া হবে; আর এখানে বলা হয়েছে যে, তাদের আমলনামা পেছনের দিক থেকে দেয়া হবে। এটা এভাবে হতে পারে যে, তারা তাদের কৃতকর্মের কারণে নিজেরাই ডান হাতে আমলনামা পাওয়ার ব্যাপারে নিরাশ হয়ে হাত পেছনের দিকে নিয়ে যাবে। কারণ মানুষের সামনে আমলনামা বাম হাতে নিতে তাদের লজ্জা হবে। অতপর পেছনের দিকেই তাদের আমলনামা তাদের বাম হাতে দিয়ে দেয়া হবে, কেননা নিজের আমলনামা হাতে তুলে নেয়া থেকে তারা বাঁচতে পারবে না।
- ৯. অর্থাৎ নেককার বান্দাহরাতো দুনিয়াতে তাদের পরিজনদের মধ্যে থেকেও সদা আল্লাহর ভয়ে ভীত সন্ত্রস্ত থাকতো। আর কাফের-পাপাচারীরা নিজেদের পরিবার-পরিজনদের মধ্যে নিশ্চিন্তে জীবন যাপন করতো; কারণ আখেরাতে জবাবদিহির ভয় তাদের অন্তরে না থাকার কারণে তারা আনন্দ-উল্লাসে মেতে থাকতো। একই কারণে তাদের কর্মকাণ্ডে হালাল-হারাম ও বৈধ-অবৈধের কোনো বাছ-বিচার ছিল না। তারা নিজেদের স্বার্থ হাসিলের জন্য অন্যের অধিকার হরণ করতেও কোনো প্রকার দিধা-সংকোচ করতো না। আর আল্লাহর হকের ব্যাপারে তো তারা ছিল একেবারেই উদাসীন। তাই তারা হেসেখেলেই জীবনটাকে কাটিয়ে দিয়েছিল।

#### 

(وَ الْأَيْسِلِ وَمَا وَسَتَى ﴿ وَالْسِعَمَرِ إِذَا النَّسَقَ ﴿ لَتَرَكُبُنَ طَبَقًا ﴾ 3٩. طمة المعادة بالمعادة بالمعا

عَنْ طَبَـقِ ﴿ فَمَا لَمُو لَا يَؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قَرِي عَلَيْهِمُ الْقَوْلُنَ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ وَاذَا قُولُ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ الْفَوْلُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ اللّهُ الْفَوْلُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْفَوْلُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَاهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَالْمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَ

- ১০. অর্থাৎ তাদের অন্যায়-অবৈধ কাজ-কারবার উপেক্ষা করা এবং তাদেরকে সেজন্য জিজ্ঞাসাবাদ না করা আল্লাহর ইনসাফ ও হিকমতের পরিপস্থি। তাই তাদেরকে অবশ্যই আল্লাহর সামনে উপস্থিত হতে হবে, এ থেকে রেহাই পাওয়ার কোনো পথই তার জন্য খোলা নেই।
- ১১. অর্থাৎ তোমাদের অবস্থা কখনো একইরূপ থাকবে না। তোমরা এক অবস্থা থেকে অন্য অবস্থায় পরিবর্তিত হতে থাকবে। তোমরা শৈশব থেকে কৈশোরে, কৈশোর থেকে যৌবনে; অতপর বার্ধক্যে অবশেষে মৃত্যুমুখে পতিত হবে। তারপর কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত তোমাদের একটা জীবন অতিবাহিত হবে। এরপর পুনরুজ্জীবন লাভ করবে এবং হিসাব-কিতাব শেষে তোমরা জানাতে বা জাহানামে স্থান লাভ করবে। এখানে স্থান্তের পর প্রকাশিত লাল-আবীরের, রাতের ও তাতে একত্রিত বস্তুনিচয় ও প্রাণীর এবং চাঁদের সরু অবস্থা থেকে পূর্ণতা লাভের কসম করে বুঝানো হয়েছে পৃথিবীতে

لَّا يَسْجُـلُونَ ﴿ يَكُنِّ بَـلِ النِّيْنَ كَفُرُوا يُكُنِّ بُـوْنَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ (তখন) তারা সিজদা করে না الله ২২. বরং যারা (সিজদা করতে) অস্বীকার করে তারা (এটাকে) মিথ্যা মনে করে । ২৩. আর আল্লাহ

اَعَلَمْ بِهَا يَــوْعُونَ ﴿ فَبَشَوْهُمْ بِعَنَ الْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا अधिक खाठ সে সম্পর্কে या তারা (আমলনামায়) জমা করেছে الله عادة عادة عاماه على الله على على الله عل

## امنوا وعبلوا الصلحب لهراجرعير ممنون

ঈমান এনেছে এবং সৎকাজ করেছে, তাদের জন্য রয়েছে অফুরম্ভ প্রতিদান।

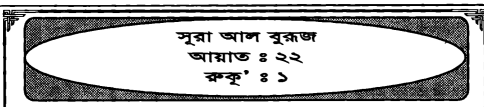
যেমন স্থিতিশীলতা নেই, তোমরাও নিরম্ভর পরিবর্তনের মধ্যেই এগিয়ে যাচ্ছো। মৃত্যুর পরেই সবকিছু শেষ হয়ে যাবে—মুশরিকদের এমন ধারণা ঠিক নয়, তারপরেও পরিবর্তনের ধারাবাহিকতা বাকী রয়ে গেছে।

১২. অর্থাৎ তাদের সামনে যখন আল্লাহর কিতাব কুরআন মজীদ পাঠ করা হয় তখন তাদের মনে আল্লাহর ভয় জাগ্রত হয় না; আর আল্লাহর ভয় জাগ্রত না হওয়ার কারণে তাদের মাথা নত হয় না। রাসূলুল্লাহ (স) এ আয়াতটি পাঠকালে সেজদা করতেন। হাদীসে আছে যে, হযরত আবু হুরাইরা (রা) নামাযে এ সূরাটি পাঠকালে সেজদা করেন এবং বলেন যে, রাসূলুল্লাহ (স) এ জায়গায় সেজদা করেছেন।

১৩. অর্থাৎ নিজেদের আমলনামা যেসব মন্দ কাজে পূর্ণ করে রেখেছে তা তো আল্লাহ জানেন। সুতরাং তাদের মিথ্যারোপে সেসব কাজের প্রতিফল থেকে তারা রেহাই পাবে না। অথবা, এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, তারা তাদের মনে যে কুফরী, হিংসাবিদ্বেষ ও সত্যের বিরোধিতা লুকিয়ে রেখেছে তা আল্লাহ ভাল করেই জানেন।

#### (স্রা আল ইনশিকাকের শিক্ষা)

- ১. কেয়ামত অবশ্যই সংঘটিত হবে, এতে কোনোরূপ সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই।
- ২. কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায়ে আল্লাহ তাআলা যমীনকে বিছিয়ে সম্প্রসারিত করে দেবেন। কোথাও উঁচু-নীচু থাকবে না। সমগ্র যমীনই একটি সমতল ক্ষেত্রে পরিণত হবে।
- ৩. পৃথিবীর আদি-অন্ত যত মানুষ<sup>্</sup>যমীনের অভ্যন্তরে প্রোথিত হয়েছে, তার সকলকেই তাদের জীবন-চিত্রসহ বাইরে বের করে দেবে।
- 8. সময় যতই পেছনের দিকে যাচ্ছে, মানুষ তার স্রষ্টার মুখোমুখি হওয়ার জন্য ততই এগিয়ে যাচ্ছে।
- ৫. হাশরের মাঠে প্রত্যেক মানুষকেই এ দুনিয়াতে তার যাপিত জীবনের আমলনামা দিয়ে দেয়া হবে। এতে মানুষ দু' শ্রেণীতে বিভক্ত হয়ে যাবে।
- ৬. একদল তাদের আমলনামা তাদের সামনের দিক থেকে ডান হাতে গ্রহণ করবে। এ দলের হিসাব হবে অত্যন্ত সহজ। এরা হবে সৌভাগ্যবান, কারণ এদের মুক্তি সুনিন্চিত।
- এপর দলটি তাদের আমলনামা সমবেত লোকদের অগোচরে পেছন দিক থেকে বাম হাতে গ্রহণ করবে। এ দলের জন্য সেই দিন চরম ব্যর্থতা। এদের অবস্থা যেন এমন হবে যে, তারা মৃত্যু কামনা করবে। কিন্তু মৃত্যু তো আর নেই।
- ৮. দুনিয়ার জীবনে সদা-সর্বদা আখেরাতের হিসাব-কিতাব দিবসের কথা শ্বরণ রেখেই জীবন যাপন করতে হবে। তাহলেই আল্লাহ ও রাসৃলের আদেশের আনুগত্য করা ও নিষিদ্ধ কাজ থেকে বিরত থাকা সহজ হবে।
- ৯. মানুষ কখনো একই অবস্থায় বিরাজ করে না। প্রকৃতিতে যেমন সদা-সর্বদা বিবর্তনের প্রক্রিয়া বিরাজমান, তেমনি মানুষও বিবর্তনের ধারাবাহিকতায় তার স্রষ্টার সাথে সাক্ষাতের সুনির্দিষ্ট সময়ের প্রতি ধাবমান।
- ১০. কুরআন মজীদের বিধানের প্রতি যারা আনুগত্য পোষণ করে না, তারা কুরআনকে সত্য মনে করে না। আর যারা কুরআনকে সত্য মনে করে না, তাদের শেষ আশ্রয় অবশ্যই জাহান্লাম।
- ১১. অপর দিকে যারা কুরআনের বিধানের প্রতি আনুগত্য পোষণ করে এবং সে অনুসারে ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রীয় জীবন গড়ে তাদেরকে দেয়া হবে অফুরম্ভ প্রতিদান।
- ১২. অতএব আমাদের কুরআন মজীদের বিধানকে জানতে হবে এবং সে অনুসারে জীবন গড়তে হবে, তা হলেই দুনিয়াতে শাস্তি ও আখেরাতে মুক্তি অর্জন করতে সক্ষম হবো।



#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের 'আল বুরুজ' শব্দটিকে সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। 'বুরুজ' শব্দটি বহুবচন, একবচনে 'বুরজুন' অর্থ–উঁচু ইমারত, সুরক্ষিত দুর্গ ইত্যাদি।

#### নাযিলের সময়কাল

এ স্রাটিও মক্কায় নাযিল হয়েছে। মক্কার কাফের-মুশরিকরা যখন মু'র্মিনদের উপর যুলুম-নির্যাতন করে তাদেরকে দীন থেকে ফেরানোর চেষ্টা করছিল এমন একটি পরিস্থিতিতে সূরাটি নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

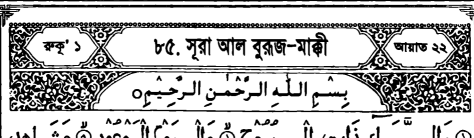
এ স্রাটিতে কাক্ষের-মুশরিকদের যুলুম-অত্যাচারের মুকাবিলায় মু'মিনদেরকে দীনের উপর দৃঢ় ও অবিচল থাকার পরামর্শ দেয়া হয়েছে। 'আসহাবুল উখদৃদ' তথা গর্ত-অধিপতিদের পরিণতির কথা বলে মু'মিনদেরকে এ বলে সান্ত্রনা দেয়া হয়েছে যে, গর্ত-অধিপতিরা যেমন ধ্বংস হয়েছে, তেমনি এ কাফ্বের-মুশরিকরাও অচিরেই ধ্বংস হবে। গর্ত-অধিপতিরা সে যুগের ঈমানদারদেরকে তাদের ঈমানের কারণে গর্তে আশুন জ্বেলে সেখানে পুড়িয়ে হত্যা করেছিল; কিন্তু মু'মিনরা এক মুহুতের জন্যও তাদের ঈমান ত্যাগ করার কথা চিন্তাও করেনি। সর্বকালেই ঈমানের উপর মু'মিনদের ঠিক তেমনি অবিচল ও দৃঢ় থাকা উচিত।

অতপর বলা হয়েছে যে, অতীতের সেই কাফের-মুশরিকরা যেমন ধ্বংস হয়েছে, তেমনি সর্বযুগের কাফের-মুশরিকরাও ধ্বংস হবে। যে আল্লাহর প্রতি ঈমান আনার কারণে মু'মিনদের উপর নির্যাতন এসেছে সেই আল্লাহ অসীম ক্ষমতাবান, তিনি আসমান-যমীন সবত্রই একক কর্তৃত্বের অধিকারী। অতএব কাফেরদেরকে এসব অপকর্মের শান্তি তিনি অবশ্যই দেবেন। তারা চিরস্থায়ী জাহান্নামের আগুনে জ্বলবে। আর মু'মিনরা তখন চিরস্থায়ীভাবে জান্নাতের সুখ-সাচ্ছক ভোগ করতে থাকবে। প্রকৃত সফলতা তো এটাই।

কাফেরদের জেনে রাখা উচিত যে, তারা আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবে না। ফেরাউন ও সামৃদ জাতির বাহিনীও বাঁচতে পারেনি; কারণ আল্লাহর পাকড়াও অত্যন্ত কঠিন। আল্লাহ তাআলা কাফেরদের প্রতি যেমন কঠিন, তেমনি মু'মিনদের প্রতি অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও প্রেমময়।

তাদের আরো জেনে রাখা উচিত যে, এ কুরআন অপরিবর্তনীয়। এটাকে তোমরা যতই ।

মিথ্যা সাব্যস্ত করতে চাওনা কেন, এর প্রতিটি শব্দই 'লাওহে মাহফূয' তথা 'সংরক্ষিত
ফলকে'লিপিবদ্ধ করা আছে। এর কোনো প্রকার কমবৈশী করা কারো পক্ষেই সম্ভব নয়।
অতএব তাদের উচিত কুরআনকে মিথ্যা সাব্যস্ত করার ব্যর্থ চেষ্টা না করে কুরআনের
বিধান অনুসারে তাদের জীবন গড়া।



- رُوالَــَسَمَاءِ ذَاتِ الْـَـبَرُوعِ ﴿ وَالْـيَوْ الْمَوْعُودِ ﴿ وَشَـاهِلٍ ﴾ د. معه نام على الْمَوْعُودِ ﴿ وَشَـاهِلٍ ﴾ د. معه نام على الْمَاهِ عَلَمَ اللهِ هُمْ اللهِ هُمْ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَ
- وَمَشْهَــوْدٍ أَ قُتِلَ اَصْحَبُ الْأَخْلُ وَدِ أَ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ أَ ७ प्रगात । धरु कता হয়েছে গর্তের অধিপতিদেরকে। ৫. যা ছিল জ্বালানীর উপকরণ বিশিষ্ট আগুনপূর্ণ;
- وَ الْهُ هُمْ عَلَيْهَا تُعَسَوْدٌ أَنَّ وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْهَؤُ مِنْيَسَنَ ७. यथन তারা ছিল তার কিনারে বসা ; ٩. এমতাবস্থায় মু'মিনদের

  সাথে তারা যা করছিল তারা ছিল তার
- كَ. 'বুরূজ' অর্থ প্রাসাদ বা দুর্গ। যেমন এক আয়াতে বলা হয়েছে (وَلَوْ كُنْتُمْ فَيْ) পর্থাৎ "যদিও তোমরা মযবুত দুর্গে থাক না কেন"। তবে অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে এখানে আকাশের বিশালাকার গ্রহ-নক্ষ্মকে বুঝানো হয়েছে।
  - ২. 'প্রতিশ্রুত দিন' দারা কেয়ামতের দিনকে বুঝানো হয়েছে।
- ৩. 'শাহিদ' দ্বারা কেয়ামতের দিন উপস্থিত সকল মানুষকে বুঝানো হয়েছে। আর 'মাশহূদ' দ্বারা কেয়ামতের দিনে সংঘটিতব্য ভয়াবহ ও লোমহর্ষক ঘটনাবলীকে বুঝানো হয়েছে।

# مُهُودٌ فَ وَمَا نَعْهُواْ مِنْهُمْ إِلّا أَنْ يَوْمِنُواْ بِاللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَ اللّهَ الْعَالِي الْعَوْيُزِ الْحَمِيْلِ فَ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَ عَلَى اللّهِ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَ عَلَى اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَ عَلَى اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَي عَلَى اللّهِ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَي عَلَى اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِي فَي عَلَى اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِ فَي اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِيْلُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلِيْلُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

هُ الَّذِي لَهُ مَلْكَ السَّمْ وَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَ

8. 'গর্তের অধিপতি'গণ বড় বড় গর্তের মধ্যে আগুন জ্বেলে তাতে মু'মিনদের ফেলে দিয়ে গর্তের কিনারে বসে মু'মিনদের জ্বলে-পুড়ে নিঃশেষ হয়ে যাওয়ার দৃশ্য দেখে আত্মপ্রসাদ লাভ করেছিল। এখানে আল্লাহ তাআলা তিনটি জিনিসের কসম করে এরশাদ করেছেন যে, সেই গর্ত-অধিপতিরা অবশ্যই ধ্বংস হয়েছে। অর্থাৎ তাদের উপর আল্লাহর লা'নত পড়েছে। 'বৃরজ' বিশিষ্ট আসমানের কসম করে বৃঝানো হয়েছে যে, বিশাল গ্রহ-নক্ষত্র বিশিষ্ট আসমানের উপর যিনি কর্তৃত্বশীল, তাঁর হাত থেকে এসব পাপাচারীরা বাঁচতে পারবে না। দ্বিতীয় পর্যায়ে কেয়ামতের দিনের কসম করে বৃঝানো হয়েছে যে, এ দিনে অবশ্যই উল্লেখিত যালিমদের অত্যাচারের বদলা দেয়া হবে। অতপর দর্শক ও দৃশ্যের কসম করে বৃঝানো হয়েছে যে, যালিমরা যেভাবে মু'মিনদের জ্বলে-পুড়ে মরার দৃশ্য বসে বসে দেখে আত্মপ্রসাদ লাভ করেছে, কেয়ামতের দিন অবশ্যই তাদের জ্বলে-পুড়ে শান্তি ভোগ করার দৃশ্য সমস্ত জগতের মানুষ দেখবে।

#### قَلَمْرِ عَنَ اَبُ جَهُنَّمُ وَلَهُمْ عَنَ اَبُ الْحَرِيْتِي قَ الْنِيْسِينَ जामत जना (निर्धातिष) আहि जारान्नात्मत्र भाखि এवश त्रत्यह जामत जना अण्ड जीव महनकात्री (আश्चात्र) भाखि। كاد المحافظة विवास

أَمنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُرْ جَنْتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ أَهُ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُرْ جَنْتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ أَمْ كَا كَامَا الْمُرْافِقَ كَامَا اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ

ذُلِكَ الْفُوزَ الْكِبِيرُ ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَرِينً ﴿ وَالْكَبِيرُ مَا الْفُوزَ الْكَبِيرُ وَ الْكَالِ এটাই মহা-সফলতা। ১২. নিক্ষই আপনার প্রতিপালকের ধরা বড়ই কঠোর।
১৩. অবশ্যই তিনি সৃষ্টির সূচনা করেন

; - المارية المارية

অতীতের বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন স্থানে গর্তে আগুন জ্বেলে তাতে মু'মিনদেরকে ফেলে দিয়ে পুড়িয়ে মারার ঘটনা ঘটেছে। এখানে সেদিকেই ইংগিত করা হয়েছে। এসব ঘটনার সাথে জড়িত যালিমদের জন্য ধ্বংস এবং এসব ঘটনার শিকার মু'মিনদের কামিয়াবীর কথা এখানে ঘোষিত হয়েছে। মুফাস্সিরদের বর্ণিত এসব ঘটনা 'তাফহীমূল কুরআনে' বিস্তারিত বর্ণিত হয়েছে। কলেবর বৃদ্ধির আশংকায় সেসব ঘটনা এখানে উল্লেখ করা হয়নি।

- ৫. আল্লাহ তাআলার সিফাত তথা গুণাবলীসমূহ পরিপূর্ণ। সবগুলো গুণই সর্বোচ্চ মাত্রায় বিস্তৃত। এজন্যই এগুলোর মাধ্যমে তাঁর প্রতি ঈমান আনা মানুষের জন্য অপরিহার্য। আল্লাহর জন্য এ অধিকার প্রতিষ্ঠিত ও সংরক্ষিত।
- ৬. অর্থাৎ তারা যেমন মু'মিনদেরকে আগুনের গর্তে ফেলে জীবন্ত পুড়িয়ে মেরেছে, তেমনি তাদেরকেও জাহান্নামের সাধারণ আগুনের চেয়েও তীব্র দাহিকা শক্তি সম্পন্ন আগুনে জ্বালিয়ে-পুড়িয়ে শান্তি দেয়া হবে।

#### وَيَعِيْكُ نَ وَهُو الْغَفُورُ الْوَدُودُ الْعَرْضِ الْهَجِيلُ نَ الْهَجِيلُ نَ الْهَجِيلُ نَ الْهَجِيلُ نَ ال এবং পুনরায় (সৃष्টি) করবেন। ১৪. আর তিনি অত্যন্ত क्ष्मागील গভীর প্রেমময়। ১৫. আরশের মালিক, মহা মর্যাদাবান।

الْ الْهَا يُرِيْدُنُ ﴿ هَلَ الْسَلَّكَ حَلِيْثُ الْجَنَوْدِ ﴿ فَوْعُونَ ﴾ فَعَالَ لَهُ الْجَنُودِ ﴿ فَوْعُونَ ١٠ ١٥. তिনি যা চান তা করতে সক্ষম। ১٩. সেনাদলের খবর কি আপনার নিকট পৌছেছে १ ১৮. ফেরাউন

وَتُمُودُ ﴿ فَكُلِ اللَّهِ مِنْ كَفُرُوا فِي تَكُنِ بُبٍ ﴿ فَي وَرَائِمِمْ وَرَائِمِمْ وَرَائِمِمْ وَرَائِمِمْ ﴿ अगम्दात्र وَ هُمُ عَمَّدٍ यात्रा क्ष्मत्री करति कात्रा मिथा। आस्त्राभ कति अछाउ । ﴿ عَمْ عَمْ عَمْ عَمْ اللَّهُ عَمْ

- (ال + غفور) - الْغَفُورُ ; তিন - وَ وَ ( তিন الله و دود) و পুনরায় (সৃষ্টি) করবেন و তিন - وَ الله و دود) - الْغَفُورُ ; নালক - وَ وَ الله و دود) - الله

৭. অর্থাৎ 'তিনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল' কারণ কোনো ব্যক্তি অপরাধ করে ফেললে অনুতপ্ত হয়ে তাঁর নিকট তাওবা করলে তিনি তা ক্ষমা করে দেন এবং সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি তাঁর রহমত লাভ করতে সক্ষম হয়।

'তিনি গভীর প্রেমময়' কারণ তিনি তাঁর নিজের সৃষ্টির সাথে কোনো প্রকার শক্রতা পোষণ করেন না। অনর্থক শান্তি দেয়া তাঁর কাজ নয়। তাঁর সৃষ্টিকে তিনি অত্যন্ত ভালবাসেন। শুধুমাত্র বিদ্রোহাত্মক আচরণের কারণেই বান্দাহকে তিনি শান্তি দেন।

'তিনি আরশের মালিক ; তাই তাঁর বিরুদ্ধে কোনো প্রকার বিদ্রোহ করে কেউ বাঁচতে পারে না।

'তিনি মহা মর্যাদাবান' কাজেই তাঁর প্রতি অশোভন আচরণ করার ব্যর্থ প্রচেষ্টা হীন মনোভাবের পরিচায়ক।

# رُونِ مُوفَولُ الْهُ وَقُولُ مَحِيلٌ اللهِ الْهُوفُولُ اللهُ وَقُولُ اللهُ ا

َ مُحيطُ (जाफत्रतक) পরিবেষ্টনকারী । امُحيطُ - মৃলত ; مُحيطُ - এটা হলো - क्रूत्रजान ; - مُحيطُ - মহাসন্মানিত ا فِي لَوْمِ - ফলকে (লিপিবদ্ধ) - مُحيُدُ - সংরক্ষিত ।

'তিনি যা চান তা-ই করেন' অতএব তাঁর কোনো কাজের সিদ্ধান্তে বাধা দান করার কোনো শক্তি বিশ্বচরাচরে কারো নেই।

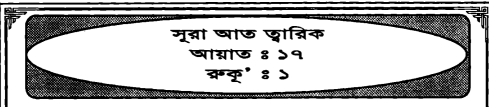
৮. এখানে ফেরাউন ও সামৃদ বাহিনীর উল্লেখ করার কারণ হলো—আরবদের নিকট এ দুটো সেনাবাহিনীর খবর ব্যাপকভাবে প্রচলিত ছিল। আল্লাহদ্রোহী শক্তিগুলোর মধ্যে এরা ছিল চরম। মূলত সর্বযুগেই কুফরী শক্তি বিভিন্ন কায়দায় হকের বিরোধিতা করেছে। এখানে তাই পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকে 'সামৃদ' বাহিনী এবং পরবর্তীদের মধ্য থেকে 'ফেরাউন' বাহিনীর কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

৯. অর্থাৎ কুরআন মজীদ এমন ফলকে লিপিবদ্ধ আছে, যা অত্যন্ত সুরক্ষিত। সেখানে জ্বিন শয়তান, মানুষ শয়তান বা অন্য কোনো শক্তি তার নিকটেও পৌছাতে পারবে না। তাই কারো পক্ষে এতে পরিবর্তন-পরিবর্ধন করা সম্ভব নয়। এর কোনো অংশ মুছে ফেলা বা বাতিল করাও কারো পক্ষে সম্ভব নয়। সমগ্র দুনিয়া একজোট হলেও নয়।

#### স্রা আল বুরুজের শিক্ষা)

- ১. সুদূর অতীতেও যারা মু'মিনদের প্রতি যুলুম অত্যাচার করেছিল তারা ধ্বংস হয়েছে। বর্তমানে যারা মু'মিনদের প্রতি যুলুম-অত্যাচারে মেতে আছে, তারাও নিসন্দেহে ধ্বংস হবে। আর অনাগত ভবিষ্যতেও আল্লাহ তাআলার এ স্থায়ী নীতিতে কোনো প্রকার পরিবর্তন হবে না। অতএব মু'মিনদের উচিত আল্লাহ তাআলার কসম করে বলা কথায় দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস রাখা।
- २. क्यायण िनस्त्रत्र त्रयय ७ जित्रच त्रूनिर्मिष्ठै । এটা আল্লाহ ছাড়া অन্য कार्ताना यानूच वा फारतमाजात्र७ জाना तन्हे । এ विश्वास स्रेयात्मत्र चन्न ।
- ৩. মু'মিনদের প্রতি যুলুমকারীদের মধ্যে যারা এ জঘন্য অপরাধের জন্য তাওবা করেনি, তাদের জন্য জাহান্লামের শাস্তি অনিবার্য । তবে তাওবাকারীদেরকে আল্লাহ ক্ষমা করে দিতে পারেন ।
- 8. ঈমানদার সংকর্মশীলদের জন্য জান্নাতের সৃষ্-সাচ্ছক প্রস্তুত করে রাখা হয়েছে। আখেরাতের জান্নাতরূপ পুরক্কার লাভ করতে পারাটা সর্বোচ্চ সফলতা।
- ৫. আল্লাহর পাকড়াও থেকে কেউ বাঁচতে পারবে না। যেহেতু প্রথমবার তিনিই সৃষ্টি করেছেন, সেহেতু দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা তাঁর জন্য মোটেই কঠিন নয়।

- ৬. আল্লাহ তাআলা তাঁর সৃষ্টির প্রতি অত্যম্ভ ক্ষমাশীল এবং তিনি তাঁর সৃষ্টিকে অত্যম্ভ ভালবাসেন।
- মু'মিনদের কর্তব্য হলো— তাঁর পাকড়াও-এর ভয় অন্তরে জাগরুক রেখে জীবন যাপন করা। তাহলেই তাঁর ক্ষমা ও ভালবাসা লাভ করা সম্ভবপর হবে।
- ৮. আল্লাহ তাআলার মর্যাদাহানীকর কোনো অশোভন ও বিদ্রোহমূলক আচরণ করা থেকে বিরত থাকা অবশ্য কর্তব্য ।
  - ৯. আল্লাহ তাআলার সিদ্ধান্তে বাধা দান করার ক্ষমতা কারো নেই।
- ১০. অতীতের বৃহৎ শক্তির অধিকারী ফেরাউন ও সামৃদ বাহিনী যেমন ধ্বংস হয়েছে, তেমনি বর্তমান ও ভবিষ্যতের বিদ্রোহীরাও ধ্বংস হবে।
- ১১. কুরআন মজীদ সকল প্রকার মিখ্যাচার, পরিবর্তন ও পরিবর্ধন তথা সকল প্রকার বিকৃতি থেকে কেয়ামত পর্যন্ত মুক্ত থাকবে। কেননা তা সুরক্ষিত ফলকে দিপিবদ্ধ এবং আল্লাহ নিজেই তার হেফাযতের দায়িত্ব নিয়েছেন।



#### নামকরণ

প্রথম আয়াতের 'আত ত্বারিক' শব্দটিকে সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

মক্কার কাফেররা যখন ইসলামের দাওয়াতকে মিটিয়ে দেয়ার জন্য সব ধরনের চেষ্টা চালাচ্ছিল—এমনকি রাসূলুক্লাহ (স)-এর সর্বজনস্বীকৃত নির্মল চরিত্রের উপরও একের পর এক মিথ্যা দোষারোপ করতেও তারা দ্বিধাবোধ করেনি। ঠিক এমনি এক পরিস্থিতিতে সুরাটি নাযিল হয়েছে।

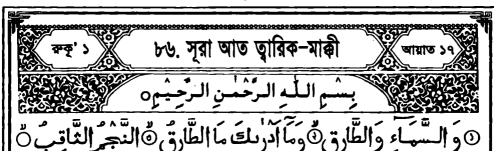
#### আলোচ্য বিষয়

এ সুরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো আখেরাতে আল্লাহর নিকট যে হিসাব-নিকাশ দিতে হবে, তা বিভিন্ন যুক্তি-প্রমাণ দিয়ে প্রতিষ্ঠিত করা। অতপর আল্লাহ কর্তৃক তাঁর রাস্লকে কাফেরদের বিভিন্নমুখী ষড়যন্ত্র ও কৃট-কৌশলের মুকাবেলায় সান্ত্রনা দান করাও এ সুরার মূল আলোচ্য বিষয়ের অন্তর্গত।

প্রথমত আসমান ও তাতে দৃশ্যমান উচ্জ্বল তারকাগুলোর কসম করে বলা হয়েছে যে, দুনিয়াতে কোনো একটি জিনিসও আল্লাহর রক্ষণাবেক্ষণ ছাড়া অন্তিত্বশীল থাকতে পারে না। এরপর মানুষের দৃষ্টিকে তার নিজের সৃষ্টির উপাদানের দিকে আকৃষ্ট করে বলা হয়েছে যে, তিনি এক বিন্দু জক্র থেকে মানুষকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন. তিনি দ্বিতীয়বারও তাকে সৃষ্টি করতে সক্ষম এবং তাঁর নিকট থেকে তার কাজের হিসাব-নিকাশ গ্রহণ করতেও তিনি সমর্থ। এ পরিণাম থেকে তাকে কেউ রক্ষা করতেও পারবে না এবং সেনিজেও এ থেকে বেঁচে থাকার কোনো অবলম্বন পাবে না।

অবশেষে বলা হয়েছে যে, আসমান থেকে বৃষ্টি বর্ষণ, যমীন ফেটে তা থেকে উদ্ভিদের উদ্ভব ইত্যাদি বিষয়গুলো কোনো হাসি-ঠাটার বিষয় নয়। এগুলো যেমন অপরিবর্তনীয়, তেমনি কাফেরদের কূট-কৌশলের মুকাবেলায় আল্লাহর দীনের বিজয়ও অপরিবর্তনীয়।

সবশেষে রাসৃলুল্লাহ (স)-কে সাজ্বনা দান করে এরশাদ করা হয়েছে যে, কাফেরদের সকল চালবাজী ও প্রতারণা অবশ্যই ব্যর্থ হবে, আপনি একটু থৈর্য অবলম্বন করুন, এসব কাফেরদের সকল ষড়যন্ত্রের মুকাবেলায় রয়েছে আল্লাহর কৌশল। সুতরাং তাদের ষড়যন্ত্র অবশ্যই ব্যর্থ হবে এবং কুরআনের দাওয়াতই বিজয় লাভ করবে।



- ১. কসম আসমানের এবং রাতে আত্মপ্রকাশকারীর। ২. আর আপনি কি জানেন— রাতে আত্মপ্রকাশকারী কি ? ৩. উজ্জ্বল তারকা।
- ان كُلُّ نَـفْسِ لَّمَّا عَلَيْهَا حَافِظُّ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِرْجُلِـقُ أَنْ فَلْيَنْظُرُ الْإِنْسَانُ مِرْجُلِـقُ أَ

8. এমন কোনো প্রাণ নেই, যার উপর নেই কোনো হিফাযতকারী। ৈ ৫. অতএব মানুষ ভেবে দেখুক কি (জিনিস) থেকে তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। ২

وَ - وَ وَ السَّمَا : السَّمَا : विकायण्यकामकातीत । ﴿ وَ - وَ وَ السَّمَا : विकायण्यकामकातीत । ﴿ وَ - وَ وَ السَّمَا : विकायण्यकामकातीत । ﴿ وَ السَّمَا : विकायण्यकामकाती । ﴿ وَ السَّمَا : أَذْرُكَ : विकायण्यकामकाती । ﴿ وَ السَّمَا النَّجُمُ ﴿ السَّمَا النَّجُمُ ﴿ السَّمَا النَّجُمُ ﴿ السَّمَا النَّجُمُ ﴿ وَ السَّمَا النَّجُمُ ﴿ وَ السَّمَا النَّحُمُ وَ السَّمَا النَّمَا وَ السَّمَا : وَ السَّمَا السَّمَا : وَ السَّمَا السَّمَا السَّمَا : وَ السَّمَا السَّمَا : وَ السَّمَا السَّمَا : وَ السَّمَانَ : وَ السَّمَا وَ السَّمَانَ : وَ السَّمَانَ السَّمَانَ : وَ السَّمَانَ الْمَانَ السَّمَانَ السَّمَانَ السَّمَانَ السَّمَانَ السَّمَانَ الْمَانَالَ الْمَانَ الْمَانَانَ الْمَانَانَ الْمَانَانَ الْمَانَ ا

- ১. এখানে 'হাফিয' বা হিফাযতকারী ঘারা আল্লাহকৈ বুঝানো হয়েছে। আসমান ও রাতের আকাশে আত্মপ্রকাশকারী অগণিত গ্রহ-নক্ষত্রের কসম করে বুঝানো হয়েছে যে, এসব গ্রহ-নক্ষত্রের অন্তিত্বই প্রমাণ করে যে, দুনিয়ার ছোট-বড় সকল সৃষ্টির দেখাওনা, তত্ত্বাবধান ও হিফাযত করার জন্য এক মহান সন্তা অবশ্যই রয়েছেন। সেই মহান সন্তাই আসমান ও অসংখ্য-অগণিত গ্রহ-নক্ষত্রকে সৃষ্টি করেছেন। মহাশূন্যে এগুলোকে ঝুলিয়ে রেখেছেন এবং সুচারুরুপে পরিচালনা করছেন। আর সেই মহান সন্তাই হলেন আল্লাহ তাআলা।
- ২. মহান ও সর্বশক্তিমান এক আল্লাহ আকাশ-জগতের ব্যবস্থাপনা ও হিফাযত যেমন করছেন, তেমনি মানুষের সৃষ্টি ও ক্রমবৃদ্ধির ব্যবস্থাপনা এবং তত্ত্বাবধানও তিনিই করছেন। এখানে মানুষকে নিজ সত্তা সম্পর্কে ভেবে দেখার জন্য আহ্বান জানানো হয়েছে। তাকে কি উপাদান থেকে সৃষ্টি করা হয়েছে। পিতার পিঠ ও পাঁজরের হাঁড়ের মধ্যবর্তী স্থান থেকে সবেগে নির্গত এক ফোঁটা অপবিত্র পানির মধ্যে সন্তরণশীল কোটি কোটি ওক্রকীট থেকে একটি শুক্রকীট নিয়ে মায়ের গর্ভ থেকে নির্গত অগণিত ডিম্বের মধ্য

# وَ خُلِتَى مِنْ مَّا وَ دَافِقٍ أَنَّ يَخُوجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ أَنْ ﴿ وَالتَّرَائِبِ أَنْ ﴿ وَالتَّرَائِبِ أَنْ الصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ فَ ﴿ فَ فَ فَ فَا مِنْ مَا وَمِنْ مَا وَالْمَا لَا مَا الْمَا وَالْمَا وَلَا مَا مَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالِمِ وَالْمَالِ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَالْمَالِقِيمُ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَلَّمَا وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَالِمِ وَالْمِلْمِ وَالْمَالِمُ وَالْمِنْ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمُ وَالْمِنْ وَالْمُوالِمِينَ وَلِيمُ وَالْمُوالِمِينَ وَالْمُوالِمِينَ وَالْمُوالِمِينَ وَالْمُلْمِينَا وَالْمُوالِمُوالِمُولِمُ وَلَيْنَا وَالْمُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَلَيْنِ الْمُلْمِينَ وَالْمُولِمُ وَلَا مُنْ وَالْمُولِمُ وَلَا مُنْ وَالْمُولِمُ وَلِيمُ وَلَا مُنْ الْمُؤْلِمُ وَلَامُ وَالْمُولِمُ وَلِمُ وَلَامُ وَالْمُولِمُ وَلَ

وَ إِنْكُمْ الْكُونِ وَ يَوْ كَبُلَى الْكُونِ وَ وَهَا لَهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ وَهَا لَهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ وَهَا لَهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ مَا لَهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ قُوقٍ ﴿ لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللّلَّا لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِ

وَ اللَّهُ ا

থেকে একটি ডিম্বের সাথে সম্মিলন ঘটিয়ে মানুষকে সৃষ্টি করা হয়েছে। তার গর্ভ সঞ্চার থেকে শুরু করে তার জন্মলাভ এবং তারপর থেকে শৈশব, কৈশোর, যৌবন, প্রৌঢ়ত্ব, বার্ধক্য এবং মৃত্যু পর্যন্ত পর্যায়গুলোর ব্যবস্থাপনা ও হিফাযত যিনি করছেন, তিনি অবশ্যই মৃত্যুর পরও তার পুনঃসৃষ্টি ও হিসেব গ্রহণে সক্ষম।

- ৩. 'সূল্ব' দ্বারা মূলত মেরুদণ্ড বুঝানো হয়েছে। ঘাড়ের মধ্যভাগ থেকে কোমর পর্যন্ত পিঠের মাঝখানের হাড়কে মেরুদণ্ড বলা হয়। আর বুকের উভয় পাশের পাঁজরের হাড়কে 'তারায়িব' বলে। শব্দটি বহুবচনে; একবচনে 'তারিবাতুন'। মানুষ সৃষ্টির মূল উপাদান মেরুদণ্ড ও বুকের মধ্যকার অংশ থেকে উৎপন্ন হয়। শরীর-বিজ্ঞানীদের মত অনুযায়ী যদি সমস্ত অংগ-প্রত্যংগ থেকে মূল উপাদান বীর্য নির্গত হতো, তাহলে হাত-পা কর্তিত ব্যক্তির বীর্য দ্বারা সন্তান উৎপাদিত হতো না। কেননা তখন এমন লোকের বীর্য অসম্পূর্ণ থাকতো। শরীর বিজ্ঞানীদের মতে, পুরুষের বীর্য শরীরের সকল অঙ্গ থেকে নির্গত হয়ে অন্তকোষে একত্রিত হয় । অতপর চরমানন্দের সময় বেগে প্রবাহিত হয়ে নারীর জননেন্দ্রীয়ের অভ্যন্তরে পতিত হয় এবং বীর্যের মধ্যস্থিত অগণিত শুক্রকীটের মধ্য থেকে একটি শুক্রকীট নারীর ডিম্বের সাথে মিলিত হয়ে জরায়ুতে অবস্থান নেয়। তবে মানুষ সৃষ্টির মূল রহস্য মহান স্রষ্টা আল্লাহই সর্বাধিক অবগত। বিস্তারিত অবগতির জন্য তাফহীমূল কুরআন সূরা আত ত্বারিকের ৩ টীকা দ্রষ্টব্য।
- 8. অর্থাৎ তিনি (আল্লাহ) যেমন শুক্র থেকে মানুষ সৃষ্টি করতে পারেন এবং তার শৈশব, কৈশোর, যৌবন, প্রৌঢ়ত্ব, বার্ধক্য ও মৃত্যু পর্যন্ত প্রতিপালন ও হিফাযত করেন তেমনি ু

# وَلَا نَاصِرِ ۞ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ۞ وَ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّلْعِ ۞ وَ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّلْعِ ۞ আর না কোনো সাহায্যকারী । ১১. কসম वृष्टि ধারণকারী আসমানের ; ৬ ১২. আর কসম (অংকুরোদামকালীন) ফেটে যাওয়া যমীনের ।

### @ إِنَّهُ لَـعَوْلٌ فَصْلٌ ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهَزْلِ ﴿ إِنَّهُمْ بِكِيْدُونَ

১৩. নিশ্চয়ই তা (আল-কুরআন) মীমাংসাকারী বাণী (সত্য-মিথ্যার মধ্যে) ; 
১৪. এবং তা বেহুদা কথাবার্তা নয়। ১৫. অবশ্য তারা ষড়যন্ত্র করে

్ - আর ; भ-ना ; السَّمَا - কেনে। সাহায্যকারী । اله - কসম ; السَّمَا - আসমানের ; ক্রিনা - আসমানের ; - ক্রিনা - আসমানের ; - ক্রিনা - আসমানের ; - ক্রিনা - আর বিক্রা বিরু - আর - আর বিরু - আর - আর বিরু - আর - আর বিরু - আর - আর বিরু - আর - আর বিরু - আর - আর বিরু - আর

মৃত্যুর পর তাকে পুনঃ সৃষ্টি করা তাঁর জন্য অত্যন্ত সহজ কাজ। সূরা ইয়াসিনের ৭৯ আয়াতে বলা হয়েছে— قُلْ يُحْيِينُهَا الَّذِيُ انْشَاهَا اوَلَ مَرُة (আপনি বলুন—য়িন তাকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন, তিনিই তাকে পুনরায় জীবিত করে উঠাবেন) আরো বলা হয়েছে যে وَهُوَ اَهُوَنُ عَلَيْهِ (এবং এটা তার জন্য অত্যন্ত সহজ)। সুতরাং পুনরুখানকে অস্বীকার করা সৃস্থ মন্তিছের লক্ষণ নয়।

- ৫. 'গোপন বিষয়' বলতে মানুষের সেসব কাজ বা কাজের গোপন উদ্দেশ্য ও প্রতিক্রিয়া বুঝানো হয়েছে, যা লোকচক্ষুর অন্তরালে রয়ে যায়। মানুষ প্রকাশ্যে যেসব কাজ করে তার নিয়ত তথা উদ্দেশ্য সম্পর্কে অন্যেরা অবগত থাকে না। আবার মানুষ ভাল বা মন্দ এমন অনেক কাজ করে যার ভাল বা মন্দ প্রতিক্রিয়া দীর্ঘকালব্যাপী অনেক মানুষের উপর চলতে থাকে। আবার মানুষের ছারা এমন অনেক কাজ হয়ে থাকে যার সুফল বা কৃষ্ণ আগণিত-অসংখ্য মানুষ দীর্ঘকাল পর্যন্ত ভোগ করতে থাকে—এসব কিছুই গোপন বিষয় হিসেবে হাশরের দিন মানুষের সামনে উন্মোচিত হয়ে যাবে।
- ৬. الرَّبِّعُ শব্দের অর্থ ফিরে আসা। বৃষ্টি যেহেতু বার বার বর্ষিত হয়, তাই রূপক অর্থে এ শব্দ দ্বারা বৃষ্টি অর্থ নেয়া হয়েছে। একই পানি আসমান থেকে বৃষ্টিরূপে বর্ষিত হচ্ছে—খাল-বিল ও নদী-নালা দিয়ে প্রবাহিত হয়ে সমুদ্রে গিয়ে পড়ছে। আবার সমুদ্র থেকে বাষ্পাকারে আসমানে উঠে যাচ্ছে এবং মেঘের আকারে দ্নিয়াতে ছড়িয়ে পড়ে পুনরায় বৃষ্টিরূপে বর্ষিত হচ্ছে। আমরা যেহেতু আসমান থেকেই বৃষ্টি পড়তে দেখি, তাই আসমানকেই 'বৃষ্টি ধারণকারী' বিশেষণে বিশেষিত করা হয়েছে।

# كَيْدًا ﴿ وَاكِيْلُ كَيْدًا ﴿ فَا مَوْلِ الْكِفِرِينَ امْوِلْمُرْ رُويْدًا أَ الْكِفِرِينَ امْوِلْمُرْ رُويْدًا

ষড়যন্ত্রের মতো। ১৬. আর আর্মিও কৌশলের মতো কৌশল অবলম্বন করি। ১৭. কাজেই কাম্পেরদেরকে অবকাশ দিন, তাদেরকে (তাদের অবস্থায়) কিছুকালের জন্য ছেড়ে দিন। ১০

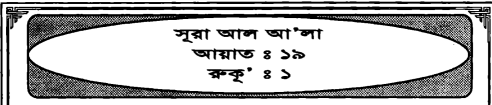
- كَنِداً ; আমিও কৌশল অবলম্বন করি : كَنِداً - আমিও কৌশল অবলম্বন করি : كَنِداً - কৌশলের মতো। الْكُفِرِيْنَ : কাজেই অবকাশ দিন : الْكُفِرِيْنَ : কাফেরদেরকে (তাদের অবস্থায় ছেড়ে দিন) ; أَمْ هِلَا لِهُمْ - أَمْ هِلَا لُهُمْ - وَيَداً - رُوَيْداً - رُوَيْداً - رُوَيْداً - رُوَيْداً - رُوَيْداً - مُعِمَا - مُعَالِمُ - مُوَيْداً - مُعَالِمُ - مُعَالِمُ - مُوَيْداً - مُعَالِمُ - مُوَيْداً - مُعَالِمُ - مُعَالِمُ - مُوَيْداً - مُعَالِمُ - عَالَمُ - مُعَالِمُ - عَالَمُ - مُعَالِمُ - عَالَمُ - عَالَمُ - عَالَمُ - عَالَمُ - عَالْمُ - عَالَمُ - عَالْمُ - عَالَمُ - عَالْمُ - عَالَمُ - ع

- ৭. অর্থাৎ কুরআন মজীদ যেসব বিষয়ে খবর দিচ্ছে সেসব বিষয়ের সত্যতায় কোনো প্রকার সন্দেহ-সংশয়ের কোনোই অবকাশ নেই। কারণ আল কুরআনই সত্য-মিধ্যার মধ্যে ফায়সালাকারী একমাত্র আসমানী কিতাব; যা পূর্ববর্তী সকল কিতাবের সারৎসার। আসমান থেকে বৃষ্টি বর্ষণ এবং যমীন থেকে উদ্ভিদের উদ্দাম যেমন কোনো খেলো ব্যাপার নয়, তেমনি এ কিতাবও কোনো হাসি-ঠাটার বিষয় নয়। সুতরাং মানুষকে এ জীবন শেষে আল্লাহর সামনে নিজের এ জীবনের কর্মকাণ্ডের হিসেব দিতে দাঁড়াতে হবে— এ মর্মে কুরআনের বক্তব্যও হেসে উড়িয়ে দেয়ার মত বিষয় নয়। এটা অবশ্যই ঘটবে।
- ৮. অর্থাৎ কুরআনের বিরোধীরা এর দাওয়াতকে ব্যর্থ করে দেয়ার জন্য বিভিন্নমুখী চক্রান্ত করছে; তারা কুরআন মজীদের বাহক রাসূল (স)-এর বিরুদ্ধে বিভিন্ন মিথ্যা অভিযোগ দিচ্ছে; তারা কুরআনের দাওয়াত গ্রহণকারীদের উপর যুলুম-নির্যাতন চালিয়ে যাছে; তারা ফুঁৎকার দিয়ে সত্যের বাতিকে নিভিয়ে দিতে চাচ্ছে।
- ৯. অর্থাৎ আমার কৌশল—সত্যের বিরুদ্ধে এদের সকল চেষ্টা-সাধনা ও ষড়যন্ত্রকে ব্যর্থ কর্টের দেবে। সত্যের আলো অবশ্যই এদের সকল ক্রকুটিকে উপেক্ষা করে অবশ্যই পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়বে। সে কৌশলই আমি করছি।
- ১০. অর্থাৎ সত্য বিরোধীদেরকে তাদের ষড়যন্ত্র ও কূট-কৌশলে দিপ্ত থাকতে দিন। তারা অচিরেই বুঝতে পারবে যে, তাদের সকল পরিশ্রম-ই ব্যর্থ হয়ে গেছে; সত্য তার অভিষ্ট লক্ষ্যপানে এগিয়ে চলছে।

#### সূরা আত ত্বারিকের শিক্ষা

- পৃথিবীর ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র প্রাণী থেকে নিয়ে সকল প্রাণের সংরক্ষণকারী একমাত্র আল্লাহ। আল্লাহর হিফাযতের আওতার বাইরে কেউ নেই, কিছু নেই। মু'মিনদেরকে এ বিশ্বাসে দৃঢ় থাকতে হবে।
- ২. মানুষকে অবশ্যই তার নিজের সৃষ্টির পর্যায়গুলো সম্পর্কে ভেবে দেখতে হবে, তা হলে আখেরাতে তার পুনরুজ্জীবন সম্পর্কে বিশ্বাস তার অন্তরে জাগ্রত হতে বাধ্য।

- ৩. এ দুনিয়াতে মানুষের অনেক কর্মকাণ্ড, মানুষের কর্ম-তৎপরতার ভাল প্রতিক্রিয়া বা মর্ন্দী প্রতিক্রিয়া, ভাল-মন্দ কাজের প্রতিক্রিয়ার দিক ও আওতা ইত্যাদি অনেক কিছুই লোক চক্ষুর অন্তরালে থেকে যায়। শেষ বিচারের দিন অবশ্যই এসব গোপন বিষয় প্রকাশ হয়ে যাবে। সূতরাং সেদিনের কথা চিন্তা করেই এখানে জীবন যাপন করা আবশ্যক।
- 8. কুরআন মজীদ যেহেতু সত্য-মিথ্যার মধ্যে মীমাংসাকারী বাণী, সেহেতু তার বিধানকে খেলা মনে করা মু'মিনের কাজ হতে পারে না। না বুঝে তিলাওয়াত করে সওয়াব হাসিল করার জন্য এ কুরআন নাযিল করা হয়নি। এটা নাযিল করা হয়েছে এটাকে বুঝে বুঝে অধ্যয়ন করে তার আলোকে জীবন গড়ার জন্য। অতএব মু'মিনদেরকে অবশ্যই কুরআনকে বুঝে পড়তে হবে এবং তার বিধিনিষেধ নিজের জীবনে বাস্তবায়ন করতে হবে।
- ৫. কুরআনের বিরোধীদের কোনো ষড়যন্ত্র বা অপকৌশল কোনো কাজে আসবে না। আল্লাহ তাআলার কৌশলের সামনে তাদের সব ষড়যন্ত্রই ব্যর্থ হয়ে যাবে। মু'মিনদের কর্তব্য এ বিশ্বাসকে দৃঢ়ভাবে অন্তরে পোষণ করা।
- ৬. দুনিয়ার জীবনে বিদ্রোহীদেরকে কিছু সময় অবকাশ দেয়া হয়েছে মাত্র। যথাসময়ে তাদেরকে অবশ্যই পাকড়াও করা হবে। সুতরাং তাদের দুনিয়ার ক্ষণিকের স্বাচ্ছনময় জীবন দেখে মু মিনরা বিভ্রাম্ভ হতে পারে না।



#### নামকরণ

প্রথম আয়াতের 'আল আ'লা' শব্দটিকে সূরার পরিচয়ের জন্য নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

এ স্রাটিও নবুওয়াতের একেবারে প্রথমদিকে অবতীর্ণ স্রাগুলোর অন্যতম। এটি সে সময় নাথিল হয়েছে যখন রাস্লুল্লাহ (স) ওহী আত্মন্থ করতে অভ্যন্ত হয়ে ওঠেননি এবং তিনি তখন ওহীর কোনো শব্দ ভূলে যাওয়ার আশংকায় জিবরাঈল (আ)-এর সাথে সাথে পড়ার চেষ্টা করতেন। আর তখনই আল্লাহর পক্ষ থেকে এ নিশ্চয়তা দিয়ে বলা হয় যে, ওহী আপনার অন্তরে সংরক্ষণ করে দেয়া আমার দায়িত্ব। স্বার ৬ ও ৭ আয়াত থেকেই—স্রাটি নাথিলের সময়কাল সম্পর্কে নিশ্চিত হওয়া যায়।

#### আন্দোচ্য বিষয়

স্বার প্রথমেই একমাত্র স্মহান আল্লাহর পবিত্রতা বর্ণনা করার কথা বলা হয়েছে। অতপর বলা হয়েছে যে, যে আল্লাহর পবিত্রতা বর্ণনা করার নির্দেশ আপনাকে দেয়া হচ্ছে, তিনি এমন যে, তিনিই বিশ্বজাহানের প্রত্যেকটি জিনিস সৃষ্টি করেছেন এবং সেসবের সুসমতা দান করেছেন। তিনি সৃষ্টির ভাগ্য তথা ক্ষমতার সীমা নির্ধারণ করে দিয়েছেন এবং সৃষ্টির উদ্দেশ্য পূরণের পথ ও পন্থা দেখিয়ে দিয়েছেন। তাঁর ক্ষমতার চাক্ষ্ম প্রমাণ তোমাদের সামনে রয়েছে—তিনি যমীনের বুকে গাছপালা ও বিভিন্ন প্রকার উদ্ভিদ উৎপন্ন করে দুনিয়াতে সজীবতা আনয়ন করেন, আবার সেগুলোকে শুষ্ক ও প্রাণহীন আবর্জনায় পরিণত করেন।

তারপর রাস্লুল্লাহ (স)-কে উপদেশ দিয়ে বলা হয়েছে যে, এ কুরআন মজীদ তথা ওহীর প্রতিটি শব্দ আপনার অন্তরে বসিয়ে দেয়া আমার কাজ। আপনি তা কণ্ঠস্থ করার জন্য ব্যস্ত হয়ে পড়ার প্রয়োজন নেই। আমি এমনভাবে তা আপনার মনে গেঁথে দেবো যাতে আপনি তা কখনো ভুলবেন না। তবে আমি যদি কোনো জিনিস আপনার মন থেকে মুছে ফেলতে চাই তা আমি সহজেই মুছে ফেলতে পারবো। কারণ আমি প্রকাশ্য ও গোপন সবই জানি।

আর কাউকে হেদায়াতের পথে নিয়ে আসাটা আপনার দায়িত্ব নয় ; বরং আপনার কাজ হচ্ছে শুধুমাত্র সত্যপথ দেখিয়ে দেয়া। এ সত্য পথের কথা প্রচার করার সহজ পদ্ধতি হচ্ছে—যে ব্যক্তি তা শুনতে ও মানতে চায় তাকেই আপনি সেই পথ দেখাবেন। যে ব্যক্তি

তা ভনতে ও মানতে আগ্রহী নয় এবং সত্যপথে চলার উপদেশ যার জীবনে পরিবর্তনী আনবে না, তার পেছনে সময় ব্যয় করার প্রয়োজন নেই। যার মনে মন্দ পথে চলার অন্তভ পরিণামের ভয় থাকবে সে অবশ্যই আপনার কথা ভনবে ও মানবে। আর যে আপনার কথা ভনতে ও মানতে রাজী হবে না, সে অবশ্যই দুর্ভাগা, জাহান্লামের শাস্তিই তার ভাগ্যে জুটবে। সেখানে আর তার মৃত্যু হবে না এবং তার বাঁচাও বাঁচার মত হবে না।

অবশেষে বলা হয়েছে যে, প্রকৃত সফলতার জন্য অবশ্যই দুনিয়ার চেয়ে আখেরাতের জীবনকেই প্রাধান্য দিতে হবে; কারণ আখেরাত হলো চিরস্থায়ী—কুফর-শিরক থেকে নিজেদেরকে পবিত্র রাখতে হবে। জীবনের সর্বক্ষেত্রে আল্লাহকে শ্বরণ রাখতে হবে এবং তাঁর নির্দেশের আলোকেই জীবন গড়তে হবে। আর আদায় করতে হবে 'সালাত' তথা নামায। এ নির্দেশগুলো সকল নবী-রাস্লকেই দেয়া হয়েছিল—ইবরাহীম ও মৃসা (আ)-কে দেয়া কিতাবেও এ নির্দেশগুলো ছিল।



- ۞ سَبِيرِ الْسَرَرِبِكَ الْأَغْلَ أَن الَّذِي خَلَقَ فَسَوْى ٥ وَالَّذِي
  - ১. (হে নবী) আপনি আপনার মহান প্রতিপালকের নামের পবিত্রতা-মহিমা বর্ণনা করুন। ২. যিনি সৃষ্টি করেছেন এবং করেছেন সুঠাম। ২ আর যিনি
- ্র্ট্র স্থাপনি পবিত্র মহিমা বর্ণনা করুন; اسْمُ -নামের; -আপনার প্রতিপালকের; -আ্ন্র্ট্র করেছেন । ﴿ وَالَّذِيُ -মহান। ﴿ وَالَّذِيُ -यहिन : وَالْمُعَلَى यहिन : وَالْمُعَلَى كُلُونُ यहिन : وَالْمُعَلَى كُلُونُ كُلُنُ كُلُونُ كُلُ
- ১. হ্যরত উকবাহ ইবনে আমের জুহানী (রা) থেকে বর্ণিত আছে যে, এ আয়াতের ভিত্তিতেই রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম নামাযের সিজদায় 'সুবহানা রাব্বিয়াল আ'লা' পড়ার নির্দেশ দিয়েছিলেন। আর রুক্'তে 'সুবহানা রাব্বিয়াল আযীম' পড়ার নির্দেশ দিয়েছিলেন সূরা আল ওয়াকিআর শেষ আয়াত 'ফাসাব্বিহ বিসমি রাব্বিকাল আযীম' আয়াতের ভিত্তিতে।

তবে এ আয়াতের "আপনার প্রতিপালকের নামের পবিত্রতা-মহিমা বর্ণনা করুন।" কথাটি দ্বারা আরো কয়েকটি নির্দেশও বুঝায়।

- (ক) আল্লাহকে তাঁর উপযোগী নামে শ্বরণ করতে হবে।
- (খ) তাঁর জন্য অনুপযোগী, ক্রটিপূর্ণ, অমর্যাদাকর, শিরকের চিহ্নযুক্ত এবং তাঁর ক্ষমতা ও গুণাবলী সম্পর্কে ভূল বিশ্বাসযুক্ত কোনো নামে স্মরণ করা যাবে না।
- (গ) কুরআন মজীদে আল্লাহ নিজেই নিজের জন্য যেসব নাম ব্যবহার করেছেন অথবা অন্য ভাষায় সেসব নামের যথার্থ অর্থবোধক শব্দ যা প্রকাশিত রয়েছে সেসব শব্দই ব্যবহার করাই উচিত।
  - (घ) আল্লাহর জন্য নির্দিষ্ট গুণবাচক নাম বান্দাহর জন্য ব্যবহার করা যাবে না।
  - (७) সৃষ্টির জন্য নির্ধারিত নাম আল্লাহর জন্য ব্যবহার করা যাবে না।
- (চ) যেসব গুণবাচক নাম আল্লাহর জন্যও ব্যবহৃত হয় এবং বান্দাহর জন্যও ব্যবহার করা বৈধ সেগুলো আল্লাহর জন্য ব্যবহৃত প্রয়োগ পদ্ধতিতে বান্দার জন্য প্রয়োগ করা যাবে না।
- (ছ) আল্লাহর নাম উচ্চারণের সময় অত্যন্ত ভক্তি-শ্রদ্ধা ও মর্যাদা সহকারে উচ্চারণ করতে হবে।

## أَتَّنَّ وَهُلُهُ فَهُلُهُ وَالَّذِي آَهُرَجَ الْهُرَعَى اللهِ فَجَعَلَمُ عُثَاءً

তাকদীর নির্ধারণ করেছেন<sup>৩</sup> এবং পথ দেখিয়েছেন। <sup>8</sup> ৪. আর যিনি উৎপন্ন করেছেন উদ্ভিদ। <sup>৫</sup> ৫. অতপর তাকে পরিণত করেন আবর্জনায়—

وَ - তাকদীর নির্ধারণ করেছেন ; فَهُدَى)-فَهُدَى)-এবং পথ দেখিয়েছেন । وَ مَا - نَامَ رَعْمَى - আর ; وَالْمَدْرُعْمَى - বিনি : فَجَعَلَهُ - উৎপন্ন করেছেন ; الْمَدْرُعْمَى - উদ্ভিদ । وَفَجَعَلَهُ - اللّهَ اللّهُ - উদ্ভিদ । وَفَجَعَلَهُ - اللّهُ - كَانَاءً - كَانَاءً - كَانَاءً - سُكَاءً - كَانَاءً - سُكَاءً - كَانَاءً - سُكَاءً - كَانَاءً - سُكَاءً - سُكَء

- (জ) হাসি-ঠাটা ও রসিকতা করে অথবা টয়লেট ব্যবহার রত অবস্থায়, অশালীন কাজে রত লোকদের সামনে, এমন লোকদের মজলিসে যারা আল্লাহর নাম শুনে উপহাস করতে পারে বা বিরক্তি প্রকাশ করতে পারে ইত্যাদি পরিস্থিতিতে আল্লাহর নাম মুখে আনা যাবে না।
- ২. অর্থাৎ সেই সন্তার পবিত্রতা-মহিমা বর্ণনা করতে হবে এজন্য যে, তিনি দৃশ্যঅদৃশ্য যা কিছুই সৃষ্টি করেছেন সবকিছুই সঠিক, সুঠাম ও ভারসাম্যপূর্ণ করে সৃষ্টি
  করেছেন। তিনি যেটাকে যে আকৃতিতে সৃষ্টি করেছেন, তার চেয়ে সুন্দর আকৃতি কল্পনাই
  করা যায় না। সূরা আস সাজদার ৭ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ الَّذِيُّ اَحْسَنَ كُلُّ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى كُلُّ سَنَى كُلُلُكُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَى كُلُّ سَنَى اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَا اللَّهُ سَنَى اللَّهُ سَنَا الل
- ৩. অর্থাৎ সেই মহান সন্তা আল্লাহ এ পৃথিবী ও এর মধ্যন্থ কোনো কিছুই কোনো পরিকল্পনা ও উদ্দেশ্য-লক্ষহীন সৃষ্টি করেননি। বরং তিনি তাঁর সকল সৃষ্টির ক্ষেত্রে পূর্ব পরিকল্পনা ও সুনির্দিষ্ট উদ্দেশ্য-লক্ষ প্রয়োগ করেছেন। কোন্ সৃষ্টির কখন পৃথিবীতে আগমন ঘটবে, কোথায় তার অবস্থান হবে, তার কার্যকাল কতদিন হবে, তার খাদ্য-পানীয় কিও কতটুকু হবে, কখন তার কার্যকাল শেষ হবে, তার কর্মক্ষমতা কতটুকু হবে এবং তার পরিসমাপ্তি কখন কি অবস্থায় হবে—ইত্যাকার সবকিছুই তিনি পূর্বেই নির্ধারণ করে দিয়েছেন। আর এটাই হলা 'তাকদীর'।
- 8. অর্থাৎ আল্লাহ তাআলা জৈব বা অজৈব যা কিছুই সৃষ্টি করেছেন এবং যে উদ্দেশ্যে ও লক্ষে সৃষ্টি করেছেন, সেই উদ্দেশ্য ও লক্ষে পৌছার জন্য এসব সৃষ্টিকে পথও বাতলে দিয়েছেন। আল্লাহ সম্পর্কে এমন কিছু কল্পনাও করা যায় না যে, তিনি এসব কিছু সৃষ্টি করে এমনি ছেড়ে দিয়েছেন। উর্ধজগতে চাঁদ, সুরুজ, গ্রহ-নক্ষত্র; যমীনে অগণিত পশু-পাখি, কীট-পতঙ্গ; নদী-সমুদ্রে বিচরণশীল জানা-অজানা অসংখ্য প্রাণী—এসবকে সৃষ্টি করে তাদের চলার পথ দেখিয়ে দিয়েছেন, তারা সে পথেই চলছে। আর মানুষ তো আল্লাহর

# أَحُولِي فَ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَنْسَى ﴿ إِلَّامَا شَاءَ اللَّهُ ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ

ধূসর বর্ণের। ৬ ৬. নিশ্চয়ই আমি আপনাকে (ওহী) পড়িয়ে দেবো, তখন আপনি আর তা ভুলবেন না: ৭ ৭. তবে আল্লাহ যা চান তা ছাড়া। ৮ অবশ্য তিনি জানেন

اَحْوى - الله - اله - الله - ال

শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি, তার ব্যাপারে একথা কি করে মেনে নেয়া যায় যে, দুনিয়াতে তার চলার জন্য আল্পাহ কোনো পথনির্দেশ দেননি। মানুষের জন্য আল্পাহ দুই পর্যায়ে পথনির্দেশনা দান করেছেন—প্রথম পর্যায়ের নির্দেশনা তার জৈবিক সন্তার সাথে সংশ্লিষ্ট, যাতে রয়েছে মানুষের সকল অংগ-প্রত্যংগ। এ অংগ-প্রত্যংগগুলোর কাজের সাথে মানুষের ইচ্ছা-অনিচ্ছার কোনো ভূমিকা নেই। এ প্রথম পর্যায়ের নির্দেশনার সাথেই মানুষের শৈশব, কৈশোর, প্রৌঢ়ত্ব ও বার্ধক্যের পরিবর্তন জড়িত। অংগ-প্রত্যংগ ও মন-মানসিকতার পরিবর্তনের এ কাজের সাথে মানুষের চেতনা-অনুভূতিরও কোনো ভূমিকা নেই। দিতীয় পর্যায়ের পথনির্দেশনা মানুষের বিবেক-বৃদ্ধি ও চেতনা-জগতের সাথে সংশ্লিষ্ট। এ পর্যায়ে মানুষকে এক প্রকারের স্বাধীন কর্মক্ষমতা দান করা হয়েছে। দেয়া হয়েছে এ দুনিয়ায় সব জিনিস ভোগ-ব্যবহারের স্বাধীনতা। অবশ্য এ স্বাধীনতা দেয়ার সাথে সাথে এ ভোগ ব্যবহারের সঠিক পদ্ধতি এবং ভ্রান্ত পদ্ধতিও জানিয়ে দিয়েছেন। যাতে করে সে (মানুষ) ভ্রান্ত পদ্ধতি পরিহার করে সঠিক পদ্ধতি অনুসরণ করে আল্লাহর সন্তোষ অর্জন করে পুরস্কার লাভে সক্ষম হয়।

- ৫. 'মারআ' শব্দের অর্থ তৃণজীবী পশুর বিচরণ ক্ষেত্র ; সব ধরনের শস্য ও ফল-ফলাদি এবং উদ্ভিদ—যাপ্রাণীর খাদ্য হিসেবে ব্যবহৃত হয়। মূলত মাটি থেকে উৎপন্ন সব ধরনের উদ্ভিদের কথাই এখানে বলা হয়েছে।
- ৬. অর্থাৎ তিনি শুধুমাত্র সবুজ-শ্যামল শোভাবিশিষ্ট উদ্ভিদরাজী সৃষ্টি করেই থেমে থাকেন না;বরং তিনি এশ্যামল শোভাবিশিষ্ট উদ্ভিদরাজীকে শুকনো ধূসর বর্ণের জঞ্জালে পরিণতও করেন। এর অর্থ মানব জীবনে বসন্তকালের আগমন যেমন ঘটবে তেমনি শীতকালের মুখোমুখিও তাকে হতে হবে। দুনিয়াতে একটি অবস্থার বিপরীত অবস্থাও বিরাজমান। সুতরাং মানুষকে অবশ্যই বিপরীত অবস্থার কথা শ্বরণে রেখেই জীবন পরিচালনা করতে হবে।
- ৭. অর্থাৎ (হে নবী) কুরআন মজীদকে আপনার হৃদয়ে বসিয়ে দেয়ার দায়িত্ব আমার। সুতরাং তা কণ্ঠস্থ করার জন্য আপনার ব্যতিব্যস্ত হওয়ার প্রয়োজন নেই। জিবরাঈল (আ) যখন ওহী নিয়ে আসতেন তখন রাস্লুল্লাহ (স) তা ভুলে যাবার আশংকায় বার বার আবৃত্তি করতে থাকতেন এবং জিবরাঈল (আ)-এর সাথে সাথে তাড়াহুড়ো করে তা

# الْكِهْرُومَا يَخْفَى ﴿ وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسْرِي ۚ فَلَكِّرْ إِنْ تَفَعَبِ

প্রকাশ্য বিষয় এবং যা গোপন থাকে। (তাও)। ৮. আর আমি আপনার জন্য সরল পথে চলাকে সহজ করে দেবো। ৯. অতএব আপনি উপদেশ দিন—যদি উপকারী হয়

النّ كُرى ﴿ سَيَنْ كُرُ مَنْ يَخْشَى ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ فَكُا لِمُثَلِّي الْأَشْقَى ﴿ وَمِنْ يَخْشَى ﴿ وَمِنْ يَخْشَى ﴿ وَمِنْ يَخْشَى ﴿ وَمِنْ الْمُثَالِّينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَلِّينَ الْمُثَلِّينَ الْمُثَلِّينِ الْمُثَلِّينَ الْمُثَلِينَ الْمُثَلِّينَ اللّهُ الْمُثَلِّينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

উচ্চারণ করতেন। তখন তাঁকে এ বলে সান্ত্বনা দেয়া হয় যে, আপনার অন্তরে ওহী গেঁথে দেয়া আমার দায়িত্ব, আমি তা আপনাকে পড়িয়ে দেবো এবং তখন আপনি আর তা ভূলবেন না। এর দ্বারা একথা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, কুরআন মজীদ যেমন মু'জিযা তথা অলৌকিক কিতাব তেমনি তার প্রতিটি শব্দ মু'জিয়া হিসেবে রাস্লের মনে তা বসিয়ে দেয়া হয়েছে, যার ফলে কুরআন মজীদের কোনো একটি শব্দ রাস্লুল্লাহর স্বরণ থেকে বাদ পড়ে যাওয়া বা এক শব্দের বদলে সমার্থক অন্য কোনো শব্দ ব্যবহৃত হওয়ার কোনো আশংকাই সৃষ্টি হয়নি এবং ভবিষ্যতে হওয়ার কোনো সুযোগই আসবে না।

৮. অর্থাৎ আল্লাহ চাইলে সমগ্র কুরআনই আপনার স্মৃতি থেকে মুছে দিতে পারেন। স্তরাং কুরআন আপনার স্তিপটে জাগরুক রাখা আপনার জন্য সম্ভব হচ্ছে আল্লাহ প্রদন্ত তাওফীকের ফলে। এতে আপনার কোনো কৃতিত্ব নেই। আল্লাহ তাআলা সূরা বনী ইসরাঈলের ৮৬ আয়াতে বলেন—"আপনাকে ওহীর মাধ্যমে যা দিয়েছি, আমি চাইলে তা নিয়ে যেতে পারি।" স্তরাং স্থায়ীভাবে এ কুরআন আপনার স্বরণে রাখার জন্য আপনার তাড়াহুড়ো করার প্রয়োজন নেই—এ দায়িত্ব আমার। তবে সাময়িকভাবে কখনো কোনো শব্দ বা আয়াত মনে না আসা এ ওয়াদার অন্তর্ভুক্ত নয়; কেননা এ মনে না আসাটা স্থায়ী নয়—একটু পরেই মনে এসে যাবে।

৯. আল্লাহ যেহেতু গোপন ও প্রকাশ্য সকল বিষয়ই জানেন, সেহেতু ভূলে যাওয়ার আশংকায় জিবরাঈল (আ)-এর সাথে আপনার কুরআন পড়ার ব্যাপারও আল্লাহ জানেন; তাই আপনাকে এ নিক্তয়তা দেয়া হচ্ছে যে, আপনি ভূলে যাবেন না—কুরআন মজীদ আপনার শ্বরণে রাখার দায়িত্ব স্বয়ং আল্লাহর।

# الَّنِي يَصْلَى النَّارَ الْكَبْرِي ﴿ ثَرَّلًا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ﴿ اللَّهِ مَا يَحْيَى ﴿ اللَّهُ مَ يَكُلِي النَّارَ الْكَبْرِي ﴿ الْكَبْرِي ﴿ الْكَبْرِي ﴿ الْكَبْرِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِي اللَّالِمُ اللَّا اللَّلْمُ الللللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّالِمُ اللللللَّالِمُ اللَّا الللللِّلْمُ الللللِّلْ اللل

## ٥ قَنْ أَفْلَرُ مَنْ تَزَكِّي ﴿ وَذَكُرُ الْمَرَرِبِّهِ فَصَلِّي ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ

১৪. নিসন্দেহে সেই সাফল্য লাভ করেছে, যে পরিশুদ্ধতা অর্জন করেছে; <sup>১৩</sup> ১৫. এবং নিজ প্রতিপালকের নাম স্বরণে রেখেছে, <sup>১৪</sup> আর আদায় করেছে নামায। <sup>১৫</sup> ১৬. কিন্তু তোমরা তো প্রাধান্য দিয়ে থাকো

- ১০. অর্থাৎ দীনের দাওয়াতের ব্যাপারে আপনার জন্য সহজ পথই আমি দেখিয়ে দিচ্ছি। আর তাহলো, যে আপনার দাওয়াত শুনতে চায় না তাকে শুনানো এবং যে হেদায়াতের পথ পেতে চায় না তাকে সে পথে চালানোর বাধ্যবাধকতা আপনার উপর নেই। আপনি শুধু সাধারণ দাওয়াতের কাজ জারী রাখবেন এবং লক্ষ রাখবেন কে আপনার উপদেশ গ্রহণ করতে চায় এবং নিজেকে পরিশুদ্ধ করতে আগ্রহ পোষণ করে। যারা এতে আগ্রহী আপনি তাদের শিক্ষা-দীক্ষার প্রতিই বিশেষ নজর দিন। আর যারা আপনার উপদেশকে উপেক্ষা করে তাদের পেছনে অযথা সময় নষ্ট করার কোনো প্রয়োজন নেই।
- ১১. অর্থাৎ আল্লাহ ও আখেরাতের ভয় যার অন্তরে আছে, সে নিজেই সঠিক ও বেঠিক পথের পার্থক্য নির্দেশকারী এবং সফলতা ও ব্যর্থতা সম্পর্কে উপদেশ দানকারীর উপদেশ গ্রহণ করবে।
- ১২. অর্থাৎ যারা রাস্লের উপদেশের প্রতি উপেক্ষা দেখিয়েছে এবং মৃত্যুর পূর্ব মুহূর্ত পর্যন্ত কৃষ্ণর ও শিরকে নিমজ্জিত ছিল—ছিল নাস্তিক্যবাদের উপর অটল তারা জাহান্নামের শান্তি ভোগ করতে থাকবে। সেখানে তাদের মৃত্যু হবে না, তাই তারা শান্তি থেকে মুক্তিও পাবে না। আবার বেঁচে থাকার মতো বাঁচবেও না, তাই জীবনের মজাও তারা পাবে না। আর যাদের অন্তরে ঈমান থাকবে, কিন্তু আমলের কারণে তারা জাহান্নামের শান্তি ভোগ করতে থাকবে, তাদের ব্যাপারে হাদীসে আছে যে, শান্তি ভোগের পর তাদের মৃত্যু হবে, আল্লাহ তাদের পক্ষে শাফাআত গ্রহণ করবেন, তাদের আগুনে পোড়া লাশ জান্নাতের ঝরণার কিনারে এনে রাখা হবে এবং জানাতের পানি তাদের উপর ঢালা হবে। অতপর বৃষ্টির পানি পেয়ে উদ্ভিদের জেগে উঠার মতো সেও জীবন্ত হয়ে উঠবে।

# الْکیوة النَّنیسا ﴿ وَالْاِخِرَةُ خَیْرٌ وَ اَبْسَعَی ﴿ اِنَّ هَٰنَ الْهِ اِنَّ هَٰنَ الْهِ اللَّهُ اللَّ

# لَفِي الصَّحَفِ الْأُولِي فَي صَحْفِ الْبِرِهِيرَ وَمُوسى فَ وَلَي فَي الْمُحَفِ الْبُرِهِيرَ وَمُوسى فَ وَالْمُعَالَقِي الْمُولِي فَي الْمُؤلِي فَي الْمُولِي فَي الْمُولِي فَي الْمُولِي فَي الْمُولِي فَي الْمُؤلِي فَلْ الْمُؤلِي فَي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فَي الْمُؤلِي فَلْمُؤلِي الْمُؤلِي فِي الْمُلِي فِي الْمُؤلِي فَلْمُؤلِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فَلْمُؤلِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فَلْمُ الْمُلِي فِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فِي الْمُؤلِي فِي ا

الْحَرِةُ ; অথচ وَ ﴿ الْجَدِيوة ﴾ الْجَدِيا ﴾ الدَّنْيَا ; জীবনকে ﴿ الْجَدِيوة ﴾ الْحَيْوة ﴾ الْحَيْوة ﴿ سَلَّا ﴿ الْجَدِيوة ﴾ الْجَدِيوة ﴾ الْحَيْوة ﴿ سَلَّا ﴿ الْجَدِيوة ﴾ الْجَدِيوة ﴾ الْجَدِيوة ﴾ الْجَدِيوة ﴾ الْحَدْة ؛ ७०- هُذَا ; ७०- وَ إِلْمَ الله ﴿ الله وَ الله َ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَال

- ১৩. পরিভদ্ধি অর্জন করার অর্থ—কুফর ও শিরক ছেড়ে দিয়ে ঈমান গ্রহণ এবং পাপের পথ ত্যাগ করে সংপথ অবলম্বন করা। আর সফলতা দ্বারা আসল সফলতা তথা মৃত্যুর পরবর্তী জীবনের সফলতা বুঝানো হয়েছে—দুনিয়ার জীবনের সফলতা বা ব্যর্থতায় কিছু যায় আসে না।
- \$8. অर्था९ आझारत नाम निमं निमं मत्न प्रमन स्वतं त्रायेष्ठ, एकमि सूर्थ उक्तां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्ष उक्तां क्षां क्
  - "আর (হে নবী!) আপনি স্বরণ করতে থাকুন আপনার প্রতিপালককে সকাল-সন্ধ্যায় আপন মনে ক্রন্দনরত ও ভীত-সন্তুত্ত অবস্থায়, অনুচ্চস্বরে এবং আপনি উদাসীনদের অন্তর্ভুক্ত হবেন না।
- ১৫. অর্থাৎ মনে মনে এবং অনুচ্চ শব্দে মুখে যিকর করার সাথে সাথে নামাযের মাধ্যমেও আল্লাহর যিকর করেছে। এর অর্থ-যে আল্লাহকে সে নিজ ইলাহ বলে স্বীকার করেছে, কার্যতও সে তাঁর আনুগত্য করতে প্রস্তুত আছে এবং সর্বক্ষণ সে আল্লাহকে স্বরণ করার ব্যবস্থা করেছে।
- ১৬. অর্থাৎ তোমরা তো দুনিয়া ও তার সুখ-স্বাচ্ছন্দ নিয়েই সদা ব্যস্ত। তোমরা মনে করো দুনিয়াতে যা কিছু ধন-সম্পদ অর্জন করা যায় এটাই আসল লাভ এবং এখানে বঞ্চিত হওয়াই আসল ক্ষতি।
- ১৭. অর্থাৎ আখেরাত অগ্রাধিকার পাওয়ার যোগ্য এ কারণে যে, দুনিয়ার চেয়ে আখেরাতের সৃখ-শান্তি অনেক উন্নতমানের যা দুনিয়াতে কল্পনাও করা যায় না , আবার দুনিয়া অস্থায়ী, আখেরাত চিরস্থায়ী।

ি ১৮. অর্থাৎ মুহাম্মাদ (স)-এর মাধ্যমে কুরআন যে দীন নিয়ে এসেছে তা ইবরাহী মী ও মৃসা (আ)-এর কিতাবেও ছিন্স, তিনি নতুন কিছু নিয়ে আসেননি। তোমরা তো ইবরাহীম ও মৃসার দীন মেনে চলো বলে দাবী করে থাকো।

#### সূরা আল আ'লার শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তাআলাকে সদা-সর্বদা ভক্তি-শ্রদ্ধা সহকারে শ্বরণ করতে হবে। তাঁর মূল নাম 'আল্লাহ' এবং গুণবাচক নাম যা কুরআন মজীদে এসেছে সেসব নামে।
- ২. কোনো অশালীন পরিবেশে, হাসি-কৌতুকরত অবস্থায়, প্রাকৃতিক প্রয়োজন মেটানো অবস্থায়, বা এমন লোকদের পরিবেশে যাদের নিকট আল্লাহর নাম নিলে বিদ্রুপ করার আশংকা রয়েছে— এসব অবস্থায় আল্লাহর নাম উচ্চারণ করা যাবে না।
- ৩. আল্লাহ তাআলাই প্রাণী-অপ্রাণী সবকিছু সৃষ্টি করে প্রত্যেকের জন্য 'তাকদীর' নির্ধারণ করে দিয়েছেন এবং চলার সঠিক পথ দেখিয়ে দিয়েছেন, সুতরাং আমাদেরকে আল্লাহর দেখানো পথেই চলতে হবে।
- ৪. কুরআন মজীদ সকল প্রকার ক্রেটি-বিচ্যুতি ও সন্দেহ-সংশয় থেকে পবিত্র। কেননা আল্লাহ স্বয়ং তাঁর রাসূল (স)-কে কুরআন মজীদ পড়িয়ে দিয়েছেন এবং তাঁর অন্তকরণে তা বসিয়ে দিয়েছেন। ফলে সর্বপ্রকার ভুল থেকে তা নিরাপদ রয়েছে এবং কেয়ামত পর্যন্ত এ কিতাবের হিফাযতের দায়িত্ব আল্লাহ নিজেই নিয়েছেন। সূতরাং আমাদেরকে কুরআনের বিধি-বিধান অকাট্যভাবে মেনে নিয়ে সে অনুসারে জীবন গড়তে হবে।
- ৫. দীনী দাওয়াতের ক্ষেত্রে সেসব লোককে অগ্রাধিকার দিতে হবে, যারা তা জানতে আগ্রহী এবং জানার পর নিজের জীবনে তা বাস্তবায়ন করবে বলে আশা করা যায়।
- ৬. যেসব লোক দীনের কথা শুনতে রাজী নয় তাদের পেছনে সময় ব্যয় করার প্রয়োজন নেই। তবে সাধারণ দাওয়াতের ক্ষেত্রে তাদেরকেও অন্তর্ভুক্ত করতে হবে।
- ৭. আল্লাহ ও আখেরাতের জবাবদিহিতা সম্পর্কে যার জ্ঞান ও বিশ্বাস রয়েছে, সে-ই উপদেশ গ্রহণ করতে আগ্রহী হবে। সুতরাং মানুষের মধ্যে প্রথমত আল্লাহ ও আখেরাতের জবাবদিহিতার ভয় জাগ্রত করতে হবে।
- ৮. যারা কুরআনের বিধানকে মেনে নিতে অস্বীকার করবে, তাদেরকে অবশ্যই মহা আগুনে প্রবেশ করতে হবে। যেখানে তারা মরবেও না, আর বাঁচার মতো বাঁচবেও না। সুতরাং আমাদেরকে অবশ্যই কুরআনের বিধানকে বাস্তবে প্রতিষ্ঠিত করার মাধ্যমে সেই মহা আগুন থেকে নিজেদেরকে রক্ষা করতে হবে।
- ৯. আখেরাতের মহান সফলতা অর্জন করতে হলে আমাদেরকে অবশ্যই আল্লাহর রাসূল কর্তৃক আনীত জীবন ব্যবস্থাকে নিজেদের ব্যক্তিগত জীবন থেকে নিয়ে রাষ্ট্রীয় পর্যায় পর্যন্ত সকল স্তরে প্রতিষ্ঠা করতে হবে।
- ১০. আল্লাহকে তাঁর সন্তাগত নাম ও গুণবাচক নামে মনে মনে, মৃদু আওয়াজে, কথায় ও কাজে সদা-সর্বদা স্বরণে রাখতে হবে, তবেই আখেরাতের মহান সফলতা অর্জিত হবে।

- ১১. আখেরাতকে দুনিয়া ও তার মধ্যস্থ সকল কিছুর উপর প্রাধান্য দিতে হবে ; কেননা দুনিয়া হলো নিকৃষ্ট, আর আখেরাত হলো উৎকৃষ্ট ; দুনিয়া হলো ক্ষণস্থায়ী, আর আখেরাত হলো চিরস্থায়ী।
- ১২. সকল নবী-রাস্লের দীনের মূলকথা একই ছিল; কিন্তু পূর্ববর্তী নবী-রাস্লদের দীনকে তাদের উন্মতেরা পরিবর্তন করে নিয়েছে। আর শেষ নবী মূহাম্মাদ (স)-এর দীন কেয়ামত পর্যন্ত কেউ পরিবর্তন করতে পারবে না; কারণ এ দীনের মূল কিতাবের হিফাযতকারী আল্লাহ নিজেই, অতএব কুরআন ও সুন্নাহকে আঁকড়ে ধরেই আমরা আখেরাতে সাফল্য লাভ করতে সক্ষম হবো।

### সূরা আল গাশিয়াহ আয়াত ঃ ২৬ রুক্' ঃ ১

#### নামকরণ

সূরার প্রথম 'আল গাশিয়াহ' শব্দটিকে সূরার নাম হিসেবে নেয়া হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

রাস্লুক্সাহ (স) যখন নবুওয়াতের প্রাথমিককালে দীনের দাওয়াত ব্যাপকভাবে দেয়া ভব্দ করেন এবং কাফিররাও তাঁর দাওয়াত পেয়ে তাঁর প্রতি উপেক্ষা দেখাতে ভব্দ করে তখনই সূরাটি অবতীর্ণ হয়। সূরার বিষয়বস্তুর আলোকে প্রমাণিত হয় যে, নবুওয়াতের প্রথম দিকে অবতীর্ণ সূরাগুলোর মধ্যে এ সূরাও অন্যতম।

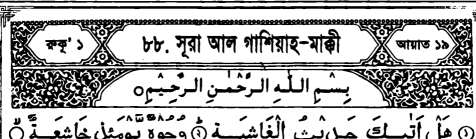
#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো তাওহীদ ও আখেরাত। রাসূলুল্লাহ (স) মক্কা-বাসীদেরকে প্রথমত এ দুটো বিষয়ের দাওয়াতই দিয়েছেন ; কিন্তু তারা তাওহীদের পরিবর্তে বস্থ দেব-দেবীতে বিশ্বাসী থেকেই যায় এবং আখেরাতের জীবনকে অস্বীকার করতে থাকে।

অতপর তাদেরকে কেয়ামত সংঘটিত হওয়ার নিশ্চয়তা প্রদান করে, তাদের পরিবেশে বিরাজমান প্রাকৃতিক জগতের উদাহরণ দেখিয়ে, তাদের জীবন যাপন প্রণালী যে প্রাণীর উপর অনেকাংশে নির্ভরশীল সেই উটের বিভিন্ন বৈশিষ্ট্যের উল্লেখ করে তাদেরকে তাওহীদ ও আখেরাত বিশ্বাসের প্রতি উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে।

তারপর তাদের মাথার উপর ছেয়ে থাকা আকাশ, যমীনে স্থির দণ্ডায়মান পাহাড়ের সারি এবং পায়ের নিচের সমতল ও সুবিস্তৃত যমীন ইত্যাদির সৃষ্টি ও বিদ্যমান থাকার প্রতি তাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে—এসব কিছু কি একজন সৃষ্টিকর্তার অস্তিত্ব প্রমাণ করে না । এসব কিছু কি এটার প্রমাণ নয় যে, তিনি সর্বোচ্চ শক্তির অধিকারী । তিনি যেহেতু এসব সৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদেরকেও প্রথমবার তিনিই সৃষ্টি করেছেন। অতএব তিনি দ্বিতীয়বারও সৃষ্টি করে তোমাদের নিকট থেকে হিসাব গ্রহণে সক্ষম। সুতরাং যে সন্তার ক্ষমতা এমন তাঁকে মেনে নিতে তোমাদের অসুবিধা কোথায় ।

অবশেষে রাসৃল (স)-কে যুক্তি-প্রমাণের ভিত্তিতে বলা হয়েছে যে, এ কাফেররা যদি আপনার দাওয়াতকে মেনে না নেয়, তাতে আপনার কোনো ক্রটি নেই, তাদের উপর বল প্রয়োগকারী হিসেবে তো আপনাকে পাঠানো হয়নি। আপনি জোরপূর্বক তাদের শীকৃতি আদায়ও করতে পারেন না। আপনার দায়িত্ব হলো উপদেশ দেয়া। আপনি উপদেশ দিতে থাকুন ; তাদেরকে অবশ্যই আমার নিকট আসতে হবে, তখন আমি তাদের নিকট থেকে যথাযথভাবে হিসাব গ্রহণ করবো। অমান্যকারীদেরকে আমি কঠিন সাজা দেবো।



- مَل اَسْكَ مَلِيْتَ الْغَاشِيَةِ ﴿ وَجَوْلًا يَوْمَثِنِ خَاشِعَةً ﴿ ٥ وَجَوْلًا يَوْمَثِنِ خَاشِعَةً ﴿ ٥ مَل اَسْكَ مَل اَعْمَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ
- أَعَامِلَةً تَّاصِبَةً أَ تَصَلَى نَارًا حَامِيةً أَ تَسْقَى مِنْ عَيْنِ انِيَةٍ ﴿ وَ عَامِلَةً قَاصِبَةً فَا وَ عَلَى انِيةٍ ﴿ وَ عَامِلَةً مَا الْعَمِي الْنِيَةِ أَ وَ مَا الْعَمَا وَ وَ الْعَمَا وَالْعَمَا وَ الْعَمَا وَالْعَمَا وَ الْعَمَا وَ الْعَمَا وَ الْعَمَا وَ الْعَمَا وَالْعَمَا وَ الْعَمَا وَ الْعَمَا وَ الْعَمَا وَالْعَمَا وَالْمَاعِمَا وَالْعَمَا وَالْعَمَا وَالْمَاعِمِينَ الْمِنْ وَالْمَاعِمَا وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِمِينَ الْمِنْ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمِنْ وَالْمِينَامِ وَالْمَاعِمِينَامِ وَالْمَاعِمِينَامِ وَالْمَاعِمِينَ وَلَّامِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيْمِ وَالْمِنْ وَالْمِ
- ﴿ لَيْسَ لُهُرُطُعًا ۗ إِلَّا مِنْ ضَرِيْعٍ ﴾ لا يَسْمِنَ وَلَا يَغْنِي مِنْ جَوْعٍ ﴿ فَكَيْسَ مِنْ جَوْعٍ ﴿ فَ ७. जारमत जन्म श्रांकरत ना त्कारना श्राम्य काँचा विशिष्ट एकरना श्रम् हाज़ा । ٩. जा जारमतरक त्यांचा-जाजाउ कत्ररत ना, जात त्यांचरउ ना (जारमत) क्र्या ।
- الْغَاشِيَة ; আপনার নিকট এসেছে কি ? عَدِيْثُ -খবর : يُومْعَنَدُ ; يُومْعَنَدُ : अपनात নিকট এসেছে কি ? وُجُوهٌ وَهُ -খবর : يُومْعَنَدُ : وَلا الله عاشية -খবর الله -الله -ال
- ১. 'আচ্ছনুকারী আযাব' বা বিপদ দ্বারা কেয়ামতকে বুঝানো হয়েছে। কেয়ামতের সীমা হলো, এ বিশ্বজগত ধ্বংস হয়ে যাওয়ার পর থেকে মানুষের পুনর্জীবন লাভ, হিসাব-নিকাশ প্রদান ও প্রতিফল স্বরূপ জানাত বা জাহানাম লাভ পর্যন্ত।
- ২. 'কিছু চেহারা' বলে কিছু ব্যক্তি বুঝানো হয়েছে। চেহারাই হচ্ছে মানব শরীরের প্রধান উল্লেখযোগ্য অংশ। চেহারার মাধ্যমেই মানুষকে পরস্পর থেকে আলাদা করা যায়। এতেই ফুটে ওঠে মনের অবস্থা। তাই 'কতেক ব্যক্তি' না বলে 'কতেক চেহারা' বলা হয়েছে।

# وجو لا يومئون تاعمة ﴿ لَسَعْمِهَا رَاضِيةٌ ﴿ فَي جَنَّةٍ عَالِيةٍ ﴿ وَ وَجُولًا يَوْمَئُونِ تَاعِمَةً ﴿ لَسَعْمِهَا رَاضِيةً ﴿ فَي جَنَّةٍ عَالِيةٍ ﴿ وَ لَا يَعْمِهُا رَاضِيةً ﴿ وَفَي جَنَّةٍ عَالِيةٍ ﴿ وَ لَا يَعْمِهُ لَا يَعْمُ لِلْكُونِ لِلْمُ لَا يَعْمُ لِلْكُونُ لِكُمْ لَا يَعْمُ لِلْكُونُ لِلْكُمْ لِلِكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لَا يَعْمُ لِلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْمُ لَا يَعْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْكُمْ لِلْمُلْكُمْ لِلْكُمْ لِلْمُلِمُ لِلْمُ لَا يَعْمُ لَلْمُ لَا يَعْمُ لِلْمُلْكُمْ لَا يَعْمُ لِلْمُلْكُمُ لَا يَعْمُ لَلْمُ لَا يَعْمُ لَمُ لَا يَعْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْكُمْ لِلْمُلْكُمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلِمُ لِلْمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْكُمْ لِلْمُلْكُمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْكُمْ لِلْمُلْكُمُ لِلْكُمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْمُ لِلْمُلِكُمُ لِلْمُلْكِمُ لِلْمُلِكُمُ لِلْمُلْكُمُ لِلْمُ لِل

﴿ لَا تُسْمُعُ فِيْهَا لَاغِيدٌ ﴿ فِيهَا عَيْنَ جَارِيدٌ ۞ فِيهَا سُرَّ مَرْفُوعَةً ٥

১১. সেখানে তারা শুনবে না কোনো বাজে কথা। ১২. সেখানে থাকবে প্রবহমান ঝর্ণাধারা। ১৩. থাকবে তাতে উঁচু উঁচু আসন।

٥ وَ أَكُوابُ مُومُومَةً ٥ وَ نَهَارِقُ مَمْفُونَةً ١ وَرَابِي مَبْثُونَةً ٥

১৪. আর (থাকবে) পানপাত্রগুলো প্রস্তৃত। ১৫. আরও (থাকবে) সারিসারি সাজানো বালিশ। ১৫. এবং উত্তম শয্যাসমূহ বিছানো (থাকবে)

- ত জাহানামবাসীদের খাদ্যের ব্যাপারে কুরআন মজীদে অন্য জায়গায় 'যাকুম' তথা কাঁটাবিশিষ্ট গাছ এবং 'গিসলীন' তথা ক্ষত থেকে নির্গত তরল পদার্থের কথা বলা হয়েছে। আর এখানে বলা হয়েছে কাঁটা বিশিষ্ট ঘাসের কথা। এর অর্থ—এসব দ্রব্যই তাদের খাদ্য হিসেবে নির্ধারিত রয়েছে। অপরাধের তারতম্য অনুসারে তাদেরকে এসব খাদ্য দেয়া হবে। সুতরাং এসব বর্ণনার মধ্যে কোনো বিরোধ নেই।
- ৪. অর্থাৎ যাদের চেহারা উজ্জ্বল হবে, তারা তাদের কর্মের সফলতা দেখে পরিতৃপ্ত হবে। দুনিয়াতে তারা আখেরাতকে বিশ্বাস করে নিয়ন্ত্রিত জীবন যাপন করেছে। তারা কামনা-বাসনার অনুসরণ না করে ঈমান, সততা ও তাকওয়ার নীতি অনুসরণ করেছে; দীনের উপর চলতে গিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রূপ ও যুলুম-নির্যাতনের শিকার হয়েছে। বিভিন্ন প্রকারে আর্থিক ক্ষতির সম্মুখীন হয়েছে। এখন তারা সেসব কিছুর বিনিময়ে আশাতিরিক্ত সুফল পেয়ে পরিতৃপ্ত।
- ৫. অর্থাৎ জান্নাতবাসীরা কোনো অনর্থক কথাবার্তা, মিথ্যা আপবাদ, কুফরী কথা, মিথ্যা শপথ বা কোনো প্রকার গালি-গালাজ শুনতে পাবে না। সেখানে তারা যা বলবে হিকমতের সাথে বলবে এবং চিরস্থায়ী নিয়ামতের শুকরিয়া আদায় করতে থাকবে।

﴿ اَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ وَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ ﴾ ﴿ اَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ ﴾ 3٩. قدم الله على السَّمَاء كَيْفَ عُلَا يَا السَّمَاء كَيْفَ عُلَا يَعْمُ عُلِي السَّمَاء كَيْفَ عُلَا يَا السَّمَاء كَيْفَ عُلَا يَعْمُ عُلِي السَّمَاء عَلَى السَّمَاء عَلَى

وَ اِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نَصِبَتُ ۖ وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نَصِبَتُ ۖ وَ إِلَى الْأَرْضِ তা উর্ধে স্থাপন করা হয়েছে ? ১৯. আর পাহাড়সমূহের প্রতি, কিভাবে মযবৃতভাবে তা বসিয়ে দেয়া হয়েছে ? ২০. আর যমীনের প্রতি,

كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ فَنَ كُرِ سُ إِنَّهَا أَنْتَ مَنَ كُرُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ وَهُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ किভाবে তাকে বিছানো হয়েছে ? كَيْفُ صَوْمَا (হে নবী) আপনি উপদেশ দিয়ে যেতে থাকুন ;
আপনি তো অবশ্যই একজন উপদেশদাতা। ১২২ আপনি তাদের উপরতো নন

৬. অর্থাৎ জান্লাতে পানীয়ের পাত্রগুলো সবসময় ভরা থাকবে। কারো নিকট থেকে তা চেয়ে নিতে হবে না।

৭. অর্থাৎ যারা আখেরাতকে অসম্ভব মনে করে তারা নিজেদের পরিবেশের বর্তমান ত্রহন্থা কি দেখে না ? তাদের মরু অঞ্চলের পরিবেশের সাথে সামঞ্জস্যশীল জীব উটের

### أَلْ عَنَ ابَ الْأَكْبَرُ ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ﴿ ثُرَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴿ أَلَّا

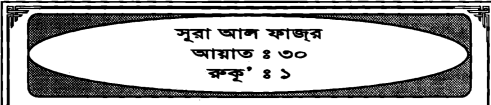
মহাশান্তি। ২৫. নিশ্চয়ই আমার নিকট তাদের প্রত্যাবর্তন। ২৬. অতপর তাদের হিসেব নেয়ার দায়িত্ব অবশ্যই আমার উপর।

সৃষ্টি, পাহাড়-পর্বতের সারি, বিস্তৃত সমতল পৃথিবী, তাদের মাথার উপরে দৃশ্যমান আকাশ ইত্যাদি কে সৃষ্টি করেছেন ? এ সবের যিনি স্রষ্টা তিনি অবশ্যই জান্নাত, জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন এবং সংকাজের প্রতিদান হিসেবে জান্নাত ও মন্দ কাজের পরিণাম হিসেবে জাহান্নাম প্রদান করতেও তিনি সক্ষম। চিন্তাশীল ও বিবেকবান মানুষ এটা অস্বীকার করতে পারে না।

৮. অর্থাৎ যারা যুক্তি-বুদ্ধি ও ন্যায়সংগত দাবী মানতে রাজী নয়, তাদেরকে জোর-জবরদস্ভিভাবে মানানো আপনার দায়িত্ব নয়। আপনার কাজতো শুধু সত্য-মিথ্যা এবং হক ও বাতিল তাদের সামনে সুস্পষ্টভাবে তুলে ধরা, মানা না মানা তাদের ইখতিয়ার।

#### সূরা আল গাশিয়ার শিক্ষা

- মানব সমাজকে সত্যের পথে আহ্বান জানানাের প্রাথমিক কাজ হলাে, তাদেরকে তাওহীদ
  ও আখেরাতে বিশ্বাসী করে তােলা।
- ২. দুনিয়াতে যেসব কিছু মানুষের পরিবেশে ছড়িয়ে-ছিটিয়ে আছে এবং তার মধ্যে যেসব জিনিস মানুষের সৃষ্ট নয়, সেসব জিনিসের স্রষ্টা সম্পর্কে তাদের অন্তর-জ্ব্যতে জিজ্ঞাসা সৃষ্টি করে দাওয়াতী কাজকে এগিয়ে নিতে হবে।
- ৩. এ পর্যায়ে প্রথমেই কেয়ামত সম্পর্কে খবর দেয়া হয়েছে এবং সেদিনে মানুষের অবস্থা সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে।
- 8. মানুষকে দীনের পথে আনার জন্য আল্লাহ প্রদন্ত ও তাঁর রাসৃল কর্তৃক অবলম্বিত পদ্ধতিই আমাদেরকে অনুসরণ করতে হবে।
- ৫. আল্লাহ তাআলা তাঁর রাস্লকে সুসংবাদ দাতা ও ভয় প্রদর্শনকারী হিসেবে প্রেরণ করেছেন।
  এ সুরাতেও কেয়ামতের ভয়াবহতা এবং সংকর্মশীলদের জন্য সুসংবাদ রয়েছে।
- ৬. মানুষকে দীনের পথে আনার জ্বন্য তাদের সামনে উল্লেখিত যুক্তি-প্রমাণ পেশ করে উপদেশ। দেয়া ছাড়া 'দায়ী' তথা আল্লাহর পথের আহ্বানকারীর আর কিছু করণীয় নেই। কোনো মতেই তাদেরকে দীন গ্রহণে বাধ্য করার কোনো সুযোগ নেই।
- भानूरवत अखरत आयारवत छत्र এवং भूतकारतत आमा क्रांगिरत प्रतात मात्रिज्हें आमाप्तत भानन कतर्छ ट्रव । कात्रण आमा ७ छरत्रत मर्पार्ट क्रेमानत अवज्ञान ।



#### নামকরণ

সূরার প্রথম শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

মক্কাবাসীরা যখন মুসলমানদের উপর যুলুম-নির্যাতনের মাত্রা বাড়িয়ে দিয়েছিল তখন তাদের আদ, সামৃদ ও ফেরাউনের পরিণতির উদাহরণ পেশ করে সতর্ক করা হয়েছে ।

#### শানেনুযূল

এক সময় আরববাসীরা বলেছিল যে, আল্লাহ তাআলা যদি মানুষকে ভাল কাজের পুরস্কার ও মন্দ কাজের শান্তি দিতেন তবে দুনিয়াতেই তো তাৎক্ষণিকভাবে তা দিয়ে দিতেন। দুনিয়াতে যখন তা দিচ্ছেন না, তখন আখেরাত তথা মৃত্যুর পরেও দেবেন না। পুনক্ষজ্জীবন, হাশর-নশর, জান্নাত-জাহান্নাম একটি ভিত্তিহীন কথা ছাড়া কিছুই নয়। আরববাসী কাফেরদের এসব কথার জবাবে সূরা আল ফাজ্র নাযিল হয়।

#### আলোচ্য বিষয়

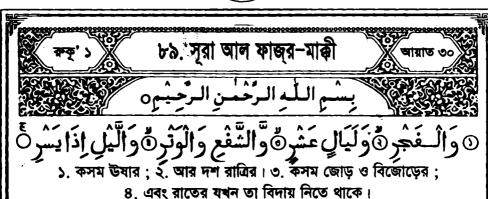
এ স্রার প্রধান আলোচ্য বিষয় হলো মু'মিন ও কাফের উভয় দলের কর্মের বিবরণ পেশ করা। এ পর্যায়ে পরকালের শান্তি ও পুরস্কার সম্পর্কে আলোচনা করাও এর আলোচ্য বিষয়ের অন্তর্ভুক্ত। কারণ, মক্কার লোকেরা পরকালে অবিশ্বাসী ছিল।

সুরার প্রথমে ভূমিকার্নপে কতিপয় জাতির নাম উল্লেখপূর্বক তাদের পাপের শান্তির আলোচনা করা হয়েছে।

সূচনাতে ফাজ্র, দশ রাত্র, জোড়-বিজোড় ও চলমান রাতের শপথ করা হয়েছে। অতপর মানব-ইতিহাসের খ্যাতনামা জাতি আদ, সামৃদ ও ফেরাউনের মর্মান্তিক পরিণতি সম্পর্কে অবহিত করে বুঝানো হয়েছে যে, পৃথিবীতে সীমালংঘন ও বিপর্যয় সৃষ্টিকারীদের পরিণতি এমনই হয়ে থাকে। এর দ্বারা এটাও প্রমাণিত হয় যে, বিশ্বের ব্যাবস্থাপনা এক মহাজ্ঞানী ও কুশলী সত্তার পরিচালনায়ই সামনে অগ্রসর হচ্ছে।

এরপর জাহেলী সমাজের দুটি দিক সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। প্রথমত, তারা বস্তুবাদী মানসিকতার কারণে ভাল-মন্দ নির্বিশেষে ধন-সম্পদ ও প্রভাব-প্রতিপত্তিকেই সম্মান-অসম্মানের মানদণ্ড স্থির করে নিয়েছে। অথচ ধনাঢ্যতা ও দারিদ্রতা উভয় অবস্থাতেই আল্লাহ মানুষকে পরীক্ষা করেন। এ ব্যাপারে তাদের অজ্ঞতা-অস্বীকৃতি সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। দ্বিতীয়ত, জাহেলী সমাজের নীতিহীনতা, পাশবিকতা, বিষয়তীনের মাল আত্মসাত, দুর্বলদেরকে তাদের অংশ থেকে বঞ্চিত করা ইত্যাদি আলোচনা করে মানুষের অন্তরে এ সত্য জাগ্রত করার চেষ্টা করা হয়েছে যে, তোমাদের এসব কর্মকাণ্ডের ফলশ্রুতি হিসেবে হিসাব-নিকাশ ও শাস্তি-পুরস্কার না দিয়ে তোমাদেরকে এমনিতেই ছেড়ে দেয়া হবে না।

সূরার শেষে বলা হয়েছে যে, তোমরা অবশ্যই সেদিন তা বুঝতে সক্ষম হবে, যেদিন চোখের সামনে নেক বান্দাহদের জানাতে প্রবেশের জন্য স্বাগত জানানো হবে এবং কাফেরদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপের জন্য জাহান্নামকে সন্মুখে উপস্থিত করা হবে; কিন্তু তখন তো আর শোধরানোর কোনো উপায় থাকবে না।



٠ هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَرُ لِّنِي حِجْرٍ ﴿ الْمُرْتَرُ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۗ

৫. এর মধ্যে আছে কি কোনো কসম বৃদ্ধিমানের জন্য ? ৬. (হে মুহাম্মাদ!) আপনি<sup>২</sup> কি দেখেননি, আপনার প্রতিপালক কেমন আচরণ করেছেন 'আদ জাতির সাথে ?

- و و البنجر) -الفَجر : আর بنال : আর بنال - উষার او উষার الله فجر) -الفَجر : কসম بنشفع : কসম بنشفع : জাড় و و و الله شفع) -الشفع بنشفع : কসম بنشفع : জাড় و و و و الله شفع) -الشفع بنشفع : কসম بنشفع : আত্ - مَلُ في ذلك و الله الله الله - مَلُ في ذلك و الله الله - اله - الله - الله

১. স্রার শুরুতে ফজর, দশরাত, জ্যোড়-বিজ্ঞোড় ও বিদায়কালীন রাতের কসম করে যে সত্যটি প্রমাণ করার চেষ্টা করা হয়েছে, তাহলো—এক মহাশক্তিশালী স্রষ্টা এ বিশ্বক্ষাহানের উপর রাজত্ব করছেন। তাঁর কাজ উদ্দেশ্যহীন, লক্ষ্মহীন ও অর্থহীন নয়; বরং
তাঁর প্রত্যেকটি কাজের মধ্যে একটি সুস্পষ্ট, সুনির্দিষ্ট ও বিজ্ঞানসম্মত পরিকল্পনা রয়েছে।

এখানে উল্লিখিত যে চারটি জিনিসের কসম করা হয়েছে তার সম্পর্কে রাস্লুল্লাহ (স)-এর পক্ষ থেকে কোনো ব্যাখ্যা প্রমাণিত নেই। যে কারণে মুফাস্সিরীনে কেরামের এ সম্পর্কে মতভেদ দেখা যায়। তবে আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে একথা সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায় যে, কাফেরদের অধীকারের পরিপ্রেক্ষিতে প্রমাণ পেশ স্বরূপ উল্লিখিত জিনিসের কসম করা হয়েছে। এর অর্থ হলো—এসব জিনিসের কসম, মুহাম্মাদ (স) এ জীবন ও মৃত্যু পরবর্তী জীবন সম্পর্কে যা কিছু বলছেন তা সবই সত্য। অতপর বলা হয়েছে যে, উল্লিখিত চারটি জিনিসের কসমের পর মুহাম্মাদ (স)-এর বক্তব্য প্রমাণের জন্য বৃদ্ধিমান লোকের ক্তন্য আর কোনো কসমের প্রয়োজন থাকতে পারে না।

## وَإِرَّا ذَاتِ الْعِمَادِ قُ الَّتِي لَرْ يُخْلَقْ مِثْلُمَا فِي الْبِلَدِ "

৭. 'ইরাম' গোত্রের,<sup>°</sup> যারা ছিল সুউচ্চ স্তম্ভের অধিকারী। ৮. সৃষ্টি করা হয়নি যাদের মতো (শক্তিশালী) কোনো দেশে।<sup>8</sup>

﴿ وَمَ الْتِي ﴿ - अधिकाती وَالْعِمَادِ ﴿ अधिकाती وَارَمَ ﴿ - الْعِمَادِ ﴿ - كَمْ الْعِمَادِ ﴿ - كَمْ الْعِمَا وَ - كَمْ الْمِلَادِ ﴿ - كَمْ الْمُلْهَا ﴾ - مِثْلُهَا ﴿ عَلَى الْمِلِلَادِ ﴿ - كَمْ الْمُلْهَا ﴾ - مِثْلُهَا ﴿ عَلَى الْمِلِلَادِ ﴿ كَمْ اللَّهَا اللَّهَالِيَّالِيَّالِيَّالِيَّالِيَّالِيَّالِيَالِيَّةِ لَيْكُولُونُ اللَّهَا اللّهَا اللَّهَا اللَّهَالِمُ اللَّهُ ال اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلَّا

ফজর' বলা হয় সেই সময়কে যখন রাতের অন্ধকার ভেদ করে দিনের প্রথম আলোক পূর্বাকাশে সাদা রেখার মতো প্রকাশিত হয়। 'দশ রাত' ঘারা মাসের ভিরিশ রাতের প্রতি দশটি রাত বুঝানো হয়েছে। 'জোড়-বিজোড়' ঘারা বিশ্ব-জাহানের প্রতিটি জিনিস অথবা দিন-রাতের পরিবর্তন বুঝানো হয়েছে। কারণ, বিশ্বজাহানের প্রত্যেকটি জিনিস হয়ত 'জোড়' না হয় 'বিজোড়'। আর দিন-রাতের পরিবর্তনও বুঝানো হতে পারে, কারণ, মাসের তারিখ এক থেকে দুই, আবার দুই থেকে তিন এভাবে বিজোড় থেকে জোড়, আবার জোড় থেকে বিজোড়ে পরিবর্তিত হয়ে চলছে। আর রাতের বিদায়ী মৃহুর্তের কসম থেকে একথা বুঝানো উদ্দেশ্য হতে পারে যে, সূর্য ডুবে যাওয়ার পর দুনিয়ার বুকে যে অন্ধকার ছেয়েছিল, তার অবসানে ভোরের আলো প্রকাশ হতে যাছে।

এখানে যে চারটি জিনিসের 'কসম' করা হয়েছে, তা দিন-রাত্রির আবর্তনের সাথে সম্পর্কিত। এর দ্বারা এটাই বুঝা যায় যে, বিশ্ব-চরাচরে ছড়িয়ে থাকা আল্লাহর অসংখ্য কুদরতের নিদর্শন বাদ দিয়ে মানুষ যদি তার সামনে নিত্য ঘটমান দিবা-রাত্রির আবর্তন সম্পর্কেই চিন্তা করে, তাহলে সে অবশ্যই সর্বশক্তিমান এক আল্লাহর সুশৃংখল ব্যবস্থাপনার প্রমাণ পেয়ে যাবে। আর যে আল্লাহর বিশ্বব্যবস্থাপনা এমন, তিনি অবশ্যই আখেরাতে মানুষকে তার কাজের শান্তি ও পুরস্কার দিতে সক্ষম।

উল্লিখিত আয়াত কয়টির বিভিন্ন ব্যাখ্যা মুফাস্সিরীনে কিরাম নিজস্ব মতামত অনুযায়ী পেশ করেছেন। এগুলোর প্রকৃত তাৎপর্য আল্লাহ তাআলাই অধিক জানেন।

২. এখানে অতীত ইতিহাস থেকে বিখ্যাত কয়েকটি জাতির পরিণাম উল্লেখ করে প্রমাণ করা হয়েছে যে, বিশ্ব ব্যবস্থাপনা যে নিয়মে পরিচালিত হচ্ছে সেই প্রাকৃতিক নিয়মের পেছনে একটি নৈতিক নিয়মও এখানে সক্রিয় রয়েছে। আর কাজের প্রতিফল তথা সৎকাজের পুরস্কার ও মন্দ কাজের শান্তি সেই নৈতিক নিয়মেরই অনিবার্য দাবী। অতীত ইতিহাসে তার অনেক প্রমাণ-ই রয়েছে যে, যারা সেই নৈতিক প্রতিক্রিয়াকে অস্বীকার করে জীবন পরিচালনা করেছে, তারা দুনিয়াতে নিজেরাও বিপর্যন্ত হয়েছে এবং বিপর্যয় সৃষ্টিকারীরূপে চিহ্নিত হয়েছে। আর পরকালীন প্রতিফল তো তাদের জন্য অপেক্ষমান রয়েছে। পক্ষান্তরে যাদের কৃতকর্মের প্রতিক্রিয়া দুনিয়াতে প্রতিফলিত হয়নি, যুক্তি-বৃদ্ধির দাবী অনুযায়ী আখেরাতে তা অবশ্যই সংঘটিতব্য। সুতরাং আখেরাতকে সামনে রেখেই জীবন পরিচালনা করা বৃদ্ধিমানের কাজ।

## وَوَتُهُودَ الَّذِينَ جَابُوا السَّخْرَ بِالْسَوَادِ ﴿ وَفِرْعَوْنَ الَّذِينَ الْسَوَادِ ﴿ وَفِرْعَوْنَ

৯. আর 'সামৃদ' জাতির সাথে যারা উপত্যকায় পাথর কেটে বানিয়েছিল ঘর-বাড়ী । $^{
m c}$  ১০. আর ফেরাউনের সাথে—

## ذِى الْأُوتَادِ اللَّهِ الْمُنْ مَا طَغُوا فِي الْبِلَادِ الْأَفَادُ الْفَسَادُ الْفُسَادُ الْفُسَادُ الْفُسَادُ الْفُسَادُ الْفُسَادُ اللهِ عَلَيْ الْفُسَادُ اللهِ الْفُسَادُ اللهِ الْفُسَادُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

; আর - بَعَابُوا ; याता الَّذِيْنَ ; आण्ठत সাথে - ثَمُودٌ ; काण्ठित সাথে - فَرُعَوْنَ ; आग्र- - فَرُعَوْنَ ; शाथ्व - (ال + صخر) - الصَّخْرَ - فرعُونَ ; शाथ्व - (ال + صخر) - الصَّخْرَ : পাথ্ব - (ال + صخر) - الصَّخْرَ : কীলক অধপতি । কিন্তা - الَّذِيْنَ (() কীলক অধপতি - (ذى + ال + او تاد) - ذى الأوتّاد ; সারাদেশে । (فى + ال + بلاد) - فى الْسِلاد ; शिद्धाहिल (فى + ال + بلاد) - فى الْسِلاد ; शिद्धाहिल (فى + ال + بلاد) - فى الْسِلاد ) - قالَتُمْرُوا (الْفَسَادَ ; जात जाता वाज़िद्ध किर्द्धाहिल (ف + اكثروا)

- ৩. 'আদ' জাতি হলো নৃহ (আ)-এর পুত্র সাম-এর পুত্র ইরাম-এর বংশধর। ইরাম-এর নামানুসারে এদেরকে 'আদে ইরাম' বলা হয়েছে। ঐতিহাসিকদের মতে, ঈসা (আ)-এর দুই হাজার বছর পূর্বে আহকাফ নামক স্থানে এরা বসবাস করতো। শারীরিক গঠনাকৃতির দিক থেকে এরা ছিল খুবই শক্তিশালী। কথিত আছে যে, তাদের একজন একবারে একটি উটের গোশত খেতে পারতো এবং এদের দৈর্ঘও ত্রিশ গজের মত ছিল। এরা পাথর কেটে কেটে ঘর-বাড়ি ও উঁচু উঁচু স্তম্ভ-ইমারত নির্মাণ করতো। দুনিয়াতে তারাই সর্বপ্রথম উঁচু স্তম্ভের উপর ইমারত নির্মাণের সূচনা করেছিল।
- 8. কুরআন মজীদের বর্ণনা অনুসারে বুঝা যায় যে, 'আদ' জাতির মতো এত শক্তিশালী মানুষ দুনিয়াতে আর সৃষ্টি করা হয় নি। গুধু শারীরিক শক্তির দিক থেকে নয়, ধন-সম্পদেও এরা ছিল অত্যন্ত সমৃদ্ধ ; কিন্তু তারা ছিল পথভ্রষ্ট। আল্লাহ তাআলা তাদের হেদায়াতের জন্য পাঠালেন হুদ (আ)-কে। তিনি তাদেরকে শির্ক পরিত্যাগ করে ঈমান আনার দাওয়াত দিলেন ; কিন্তু তারা তাঁকে মিথ্যা সাব্যন্ত করলো। ফলে তারা ধ্বংসন্ত্পে পরিণত হলো। তাদের শক্তি-ক্ষমতা, ধন-সম্পদ ও সুউচ্চ ইমারত কোনো কাজেই আসলো না।
- ৫. 'ওয়াদী' বা উপত্যকা দ্বারা 'ওয়াদিউল কুরা' তথা 'কুরা' উপত্যকা বুঝানো হয়েছে। এখানেই তারা পাথর কেটে কেটে গৃহ নির্মাণ করতো।
- ৬. ফেরাউনকে 'যুল-আওতাদ' অর্থাৎ 'কীলক অধিপতি' বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে। 'কীলক' অর্থ খুঁটি বা লোহার পেরেক বা লৌহ-শলাকা। ফেরাউনের সৈন্যদেরকে লৌহ-শলাকার সাথে তুলনা করে তাকে 'কীলক-অধিপতি' নামে

### ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَنَ ابٍ فَي إِنَّ رَبُّكَ لَبِ الْمِرْمَادِ ٥

১৩. অবশেষে আপনার প্রতিপালক তাদের উপর আযাবের কোড়া মারলেন। ১৪. অবশ্যই আপনার প্রতিপালক ঘাঁটিভেই (ওঁত পেতে) আছেন।

### ﴿ فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلْمُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ ۗ فَيَقُولُ

১৫. আর মানুষ তো<sup>৮</sup> এমন যে, তার প্রতিপালক যখন তাকে পরীক্ষা করেন এবং তাকে দান করেন সম্মান এবং দেন তাকে নিয়ামত, তখন সে বলে—

(ف-صب)-فسط) - আবশেষে মারলেন به والله - তাদের উপর به الله - سبوط - الله - صباب الله - سبوط - الله - صباب - سبوط واله - صباب - الله - صباب - الله - صباب - الله - صباب - الله - صباب - الله - صباب - الله - صباب - ص

অভিহিত করা হয়েছে। অথবা ফেরাউন-সৈন্যদের তাঁবুর লৌহ-শলাকা থেকে তাকে এ নামে অভিহিত করা হয়েছে। অথবা, ফেরাউন যাদেরকে শান্তি দিত, লৌহ-শলাকা বিদ্ধ করেই শান্তি দিত। তাই তাকে লৌহ-শলাকাধারী বা 'কীলক-অধিপতি' নাম দেয়া হয়েছে। অথবা, মিশরের পিরামিডগুলোকে লৌহ শলাকার সাথে তুলনা করে তাকে 'কীলক অধিপতি' নামকরণ করা হয়েছে। কেননা, এ পিরামিডগুলো হাজার হাজার বছর ধরে ফেরাউনের প্রতাপ ও দাপটের প্রতীক হয়ে দাঁড়িয়ে আছে।

৭. 'মিরসাদ' অর্থ ঘাঁটি, যেখানে কোনো লোক তার শক্রর অপেক্ষায় পুকিয়ে বসে থাকে শক্র জানতেই পারে না যে, তার জন্য সেখানে কেউ বসে আছে, তাই সে নিশ্চিন্তে পথ চলতে থাকে। দুনিয়াতে যেসব যালিম বিপর্যয় সৃষ্টি করে নিশ্চিন্তে যুল্ম-অত্যাচার করতে থাকে। আল্লাহ যে একজন আছেন তিনি যে তার কার্যকলাপের প্রতি লক্ষ রাখছেন, এ অনুভৃতি তার থাকে না। তারপর যখন সে জীবন-মৃত্যুর সীমান্তে পৌছে যায়, তখন সে আর পিছিয়ে আসতে পারে না। আর সামনে দেখতে পায় আযাবের বিভীষিকা, তখন আর তার করার কিছুই থাকে না।

৮. এখানে 'ইনসান' দ্বারা আয়াতে বর্ণিত বিশেষণে বিশেষিত মানুষ বুঝানো হয়েছে অর্থাৎ তারা হলো পরকালকে অবিশ্বাসকারী এবং প্রতিদান দিবসকে অস্বীকারকারী এলাকেরা মনে করে যে, তাদের কাঞ্চকর্মের কোনো হিসেব নেয়া হবে না এবং দুনিয়ার

رِّبِی اَکْرُمَنِ ﴿ وَاَمَّا إِذَا مَا ابْتَلْكَ فَقَلَ رَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ۗ فَيُقَـوْلُ سَالِمَ الْعَلَيْهِ وَزُقَهُ ۗ فَيُقَـوْلُ سَالِمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

رَبِي آهَانَا فَيَ وَهُ كُلًّا بَلْ لا تَكُومُونَ الْسَيَتِيمُ ﴿ وَلا تَحَفُّونَ عَالَمَا مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلا تَحَفُّونَ عَالِمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا تَحَفُّونَ عَالِمَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيهُ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَ

আচরণ করো না :>> ১৮, আর তোমরা পরম্পরকে উৎসাহিত করো না

اذَا مَا ; আমার প্রতিপালক ; كَرْمَنَ -আমাকে সম্মানিত করেছেন। ﴿ الْبَسَلَمُ -আর ; أَنَا مَا ; -यंथन (ابتلی +ه) -اابْسَلَمُ +ه) - এবং করে করে করেন তাকে পরীক্ষা ; ابْسَلَمُ +ه) - এবং করে দেন সংকীর্ণ ; عَلَيْمُ - তাঁর উপর (رزق +ه) - رزقَهُ ; তাঁর উপর - عَلَيْمُ - তার রিয্ককে ; الله - تَالَمُ - আমার প্রতিপালক (الهَانَن ; আমার প্রতিপালক - كَلاُ وَ الله - رَبِّي ﴿ - আমারে হেয় করেছেন। ﴿ كَلاُ وَ الله - مَعْدُانَ ; مَعْدُنْ ; مَعْدُنْ ; আমারে করে না ; خَالَالَ الله - وَالله - وَالل

কাজকর্মের প্রতিফলও দেয়া হবে না। অথচ তাদের এ ধারণা-বিশ্বাস জ্ঞান-বৃদ্ধি ও নৈতিকতার অনিবার্য দাবীর সম্পূর্ণ ৰবিপরীত।

৯. মানুষের মানসিকতা হলো—দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্ব পেলে সে আনন্দিত হয় এবং মনে করে আল্লাহ তাকে মর্যাদাবান করেছেন। আর তা না পেলে মনে করে যে, আল্লাহ তাকে লাঞ্ছিত করেছেন। অর্থাৎ তার নিকট ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্ব পাওয়া না পাওয়াই তার নিকট মান-অপমানের মানদও। অথচ প্রকৃত ব্যাপার হলো—ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্ব দিয়েও আল্লাহ পরীক্ষা করেন; আবার অভাব-দারিদ্রতা দিয়েও আল্লাহ মানুষকে পরীক্ষা করেন। আল্লাহ দেখতে চান বে, ধনী ধন পেয়ে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে, না অকৃতজ্ঞ হয়। আবার দরিদ্রও আল্লাহর ইচ্ছার উপর সম্বৃষ্ট থেকে বৈধভাবে তার সংকট কাটিয়ে উঠার চেষ্টা করে, না সততা ও নৈতিকতাকে উল্লেখ্য করে আল্লাহর প্রতি দোষারোপ করে। আল্লাহ বলেন ঃ ক্রাট্ট নিইট্ট নুট্টিট্ট নিইটা করেলাণ ও অকল্যাণ ঘারা পরীক্ষা করবোঁ।"

১০. অর্থাৎ তোমরা যেটাকে কল্যাণ-অকল্যাণ এবং মর্যাদা-অমর্যাদার মানদণ্ড বানিয়ে নিয়েছো তা মোটেই ঠিক নয়।

১১. অর্থাৎ তোমরা ইয়াতীমের সাথে ভাল আচরণ কর না, অথচ এ ইয়াতীম লিতটি তো তোমাদেরই আপনজন। তার পিতা জীবিত থাকাবস্থায় তো তোমাদের আচরণ এমন ছিল না। তোমরা তার চাচা-মামা বা ভাই-বেরাদর হয়েও তার থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে

# عَلَى طَعَارًا الْمِسْكِيْنِي ﴿ وَ تَاكُلُونَ التَّرَاتُ اَكُلًا لَيْهَا ﴿ وَتَحِبُونَ الْتُرَاتُ اكْلًا لَيْهَا ﴿ وَتَحِبُونَ الْتُرَاتُ الْكُلُّ لَيْهَا ﴿ لَهُ الْمُعَامِلُهُ الْمُعَامِ الْمُعَامِ الْمُعَامِ الْمُعَامِ الْمُعَامِ الْمُعَامِ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِ الْمُعَامِ

- ১২. অর্থাৎ নিঃস্ব-মিসকীনদেরকে খাদ্য দানের কোনো রেওয়াজ তোমাদের সমাজে নেই। তোমরা নিজেরাও দরিদ্রদের সাহায্য করো না, আর অন্যদেরকেও এ ব্যাপারে উৎসাহিত করো না।
- ১৩. আরব সমাজে মেয়েদেরকে মীরাসী সম্পত্তি থেকে মাহরম করা হতো। তাদের ধারণা মতে, সম্পদ ভোগের অধিকার পুরুষের; কারণ তারাই লড়াই করার ও পরিবারের লোকদের হিফাযত করার ক্ষমতা ও যোগ্যতা রাখে। তাছাড়া মৃতের ওয়ারিসদের মধ্যে যে প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী হতো, সে অন্যদেরকে বঞ্চিত করে নিজেই সব গ্রাস করতো। অন্যের অধিকার প্রদান বা ইনসাফ-এর কথা তারা ভাবার কোনো প্রয়োজনই মনে করতো না।
- ১৪. অর্থাৎ ধন-সম্পদের মোহ তোমাদেরকে এমনভাবে পেয়ে বসেছে যে, তার চাহিদার শেষ কোনোদিন হবে না। এক্ষেত্রে বৈধ-অবৈধ ও ন্যায়-অন্যায়ের বাছ-বিচার করার অনুভৃতিও তোমাদের নেই।
- ১৫. অর্থাৎ তোমরা যে মনে করছো, তোমাদের অন্যায়-অবৈধভাবে ধন-সম্পদ অর্জনের ব্যাপারে কোনো জবাবদিহি করতে হবে না, তা কখনো সঠিক হতে পারে না। অবশ্যই তোমাদেরকে সে জন্য পাকড়াও করা হবে।

### ربای و الهال الحقاصفا ﴿ وَجِائِی یَوْمِئِ نِ بِجِهِنْرِ الْ আপনার প্রতিপালক ও ফেরেশতাগণ সারিবদ্ধভাবে। ২৩. আর সেদিন জাহান্লামকে সামনে আনা হবে;

يُوْمَئُنِ يَتَـنَ صَّرُ الْإِنْسَانَ وَأَنَّى لَهُ النِّ حُرَى ﴿ يَقُولُ يَلَيْتَنَى تَهُمُوْ يَتَـنَ صَّرُ الْإِنْسَانَ وَأَنَّى لَهُ النِّ حُرِى ﴿ يَقُولُ يَلَيْتَنَى تَهُمُوْ يَعْدُونَ بَالْمُ كَالَمُ الْمُؤْمِنِ اللهُ النِّ حُرِى ﴿ يَعْدُولُ يَلَيْتَنِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ يُوثِقُ وَثَاقَدُ أَحَنَّ ﴿ يَأْيَتُهَا النَّفْسُ الْهُطْهِئُنَّدُ ﴿ الْجِعِي ﴿ الْجِعِي ﴿ الْجِعِي ﴿ الْجَعَ ﴿ وَاللَّهُ مَا الْهُطُهُ اللَّهُ الْجَعِي ﴿ وَالْقَدُ اللَّهُ الل اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

১৬. অর্থাৎ তোমাদেরকে অবশ্যই তোমাদের প্রতিপালকের সামনে উপস্থিত করা হবে। তিনি তোমাদের সামনে প্রকাশিত হবেন। তাঁর সার্বভৌম ব্যবস্থাপনা, প্রতাপ-প্রতিপত্তি তোমাদের দৃষ্টিগোচর হবে। সেদিন তোমরা দেখতে পাবে—তাঁর আদেশ পালনকারী ফেরেশতাকুল সারিবদ্ধভাবে দপ্তায়মান। তবে তোমাদের অতি প্রিয় পৃথিবী তখন বালুর মত চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাবে।

## الرَبِّكِ رَاضِيةً مَرْضِيّةً ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ۚ

তোমার প্রতিপালকের নিকট<sup>১৯</sup> সন্তুষ্ট চিত্তে, প্রিয়ভাজন হয়ে। ২৯. অতপর শামিল হয়ে যাও আমার বান্দাদের মধ্যে; ৩০. এবং প্রবেশ করো আমার জান্নাতে।

১৭. অর্থাৎ সেদিন তোমাদের সকল কৃতকর্ম তোমাদের স্বরণে আসবে, তখন লক্ষায় মুখ লুকানোর কোনো স্থান তোমরা পাবে না। তোমরা অনুশোচনা করবে; কিন্তু তোমাদের এ লক্ষা-অনুশোচনা কোনো কাজে আসবে না। এতে তোমাদের অপরাধ কিছুমাত্র হ্রাস পাবে না।

১৮. 'প্রশান্ত আত্মা' বলে তাদেরকে সম্বোধন করা হবে, যারা দুনিয়াতে পূর্ণ নিশ্চিন্ততা ও আস্থা সহকারে একমাত্র আল্পাহকে নিজ প্রতিপালক হিসেবে মেনে নিয়েছে এবং নবী-রাসূলগণ যে দীন নিয়ে এসেছেন সেই দীনের বিধান অনুযায়ী জীবন যাপন করেছে। সেই সত্য দীনের জন্য দুনিয়াতে জান-মাল দিয়ে জিহাদ করেছে এবং পার্থিব সকল লোভ-লালসা ও স্বার্থকে হাসিমুখে বিসর্জন দিয়েছে; দুনিয়ার চাকচিক্য ও ভোগ-বিলাস থেকে নিজেকে বঞ্চিত রাখার জন্য যাদের মনে কোনো প্রকার আক্ষেপ জাগেনি; বরং সত্য পথে চলার সৌভাগ্য লাভের কারণে আল্পাহর প্রতি কৃতজ্ঞচিত্তে বিনত হয়েছে এবং আল্পাহর শুকরিয়া আদায় করেছে।

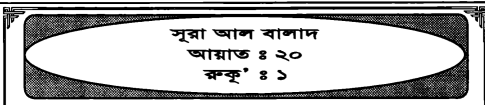
১৯. আল্লাহর নেক বান্দাহদেরকে মৃত্যুকালীন সময়ে হাশর ময়দানের দিকে যাওয়ার সময়, আল্লাহর আদালতে উপস্থিত হওয়ার সময় এবং জান্নাতে প্রবেশের সময় এভাবে বলা হবে যে, তারা আল্লাহর রহমতের দিকেই যাচ্ছে।

#### সূরা আল ফাজ্রের শিক্ষা

- এরাল্লাহ তাআলা কসম করে যে কথা বলতে চেয়েছেন তাহলো—হে কাফেররা ! তোমাদেরকে অবশাই শান্তি দেয়া হবে। এতে জানা গেল যে, কাফের-মুশরিকদের পরকালীন শান্তি সুনিন্চিত।
- ২ যারা আল্লাহ তাআলার কসম করে বলা কথায় সন্দেহ-সংশয় ও অবিশ্বাস করে, অন্য কথায় হ'র' কুরআন মজীদকে আল্লাহর বাণী মনে করে না, তাদেরকে বিশ্বাস করানোর জন্য স্বয়ং ফ'ল্লাহর কসম-এর উপর আর কিছুই থাকতে পারবে না।
- এ আল্লাহ তাআলা যে চারটি জিনিসের নামে কসম করেছেন, সেগুলো মানব-জীবনে অত্যন্ত করুত্বপূর্ণ বিধায় তিনি সেসব জিনিসের কসম করেছেন। তবে তিনি কসম করে যে কথাগুলো বলেছেন, সেটাই মানুষের জন্য আসল বিবেচা।

- ৪. 'ফজর' ওয়াক্ত মু'মিনের জীবনে 'অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ সময়। এ সময় রাতের বিদায়ী ফেরেশতী ও দিনের আগত ফেরেশতা একত্রিত হয় এবং. ফজরের নামাযের কুরআন তিলাওয়াত ওনে। সূতরাং আমাদেরকে ফজর নামায জামায়াতসহ আদায়ের প্রতি বিশেষ গুরুত্ব দিতে হবে।
- ৫. 'দশ রাত্র' দ্বারা মুফাস্সিরীনে কিরাম যেসব অর্থ বুঝিয়েছেন, তার সব কয়টিই গুরুত্বপূর্ণ। আমরা অবশ্যই এসব রাতের প্রতি যথায়থ মর্যাদা দেবো এবং এসব রাতে জেগে থেকে কুরআন-হাদীস ও ইসলামী সহিত্য অধ্যয়ন ও নফল নামাযের মাধ্যমে এসব রাত থেকে যথায়থ ফায়দা হাসিল করতে হবে।
- ৬. 'জোড়-বিজোড়' সম্পর্কেও মুফাস্সিরগণ অনেক মতামত পেশ করেছেন। তবে কসমকৃত ৪টি জিনিসের মধ্যে অপর তিনটি যেহেতু সময় এর সাথে সংশ্রিষ্ট সুতরাং 'জোড়-বিজোড়' দ্বারা ও সময়ের সাথে সংশ্রিষ্ট অর্থই বুঝানো হয়ে থাকবে বলে অনেকের ধারণা। তবে মশহুর অর্থের মধ্যে রয়েছে– (১) যিলহজ্জের নবম ও দশম তারিখ, (২) প্রতিটি সৃষ্ট বস্তু যা হয়ত জোড় নচেত বিজোড়; (৩) 'জোড়' দ্বারা সৃষ্ট বস্তু, 'বিজোড়' দ্বারা আল্লাহর একত্ব ইত্যাদি। তবে এর মধ্যে 'যিলহজ্জের নবম-দশম তারিখ' অর্থ নেয়াই অধিকতর যুক্তিযুক্ত। মু'মিনদেরকে অবশ্যই এ দু' রাতের মর্যাদা দান করা কর্তব্য।
- ৭. রাতের বিদায়কালীন মৃহূর্ত মু'মিনদের জন্য অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ সময়। এ সময়ের ইবাদাত-প্রার্থনা আল্লাহর দরবারে গৃহীত হওয়ার ব্যাপারে বিশেষ নিশ্চয়তা রয়েছে। সুতরাং উক্ত সময়ে আল্লাহর দরবারে নিজেদের সকল চাহিদা-প্রার্থনা পেশ করা উচিত।
- ৮. কাফের-মুশরিকদের করুণ পরিণতির বহু প্রমাণ ইতিহাসে রয়েছে। তন্মধ্যে বহুল পরিচিত আদ, সামৃদ ও ফেরাউনের জাতির পরিণতির উদাহরণ এখানে উল্লেখ করা হয়েছে। অতীত ইতিহাসের প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী এসব জাতির পরিণতি থেকে মানুষের শিক্ষা গ্রহণ করা কর্তব্য।
- ৯. ধন-সম্পদের প্রাচুর্য দ্বারা এবং দারিদ্রতা বা রিয্কের সংকীর্ণতা দ্বারা—এ উভয় প্রকারে আল্লাহ তাআলা মানুষকে পরীক্ষা করেন। সুতরাং ধনীর কর্তব্য হচ্ছে তাকে প্রদত্ত ধন-সম্পদের কৃতজ্ঞতা আদায় করা তথা আল্লাহর পথে তাঁর দেয়া সম্পদ দান করা। আর দরিদ্রের কর্তব্য আল্লাহর সিদ্ধান্তের উপর সম্ভুষ্ট থেকে বৈধ ও হালাল পথে রিয্কের প্রশস্ততার জন্য চেষ্টা করে যাওয়া এবং আল্লাহর নিকট চাওয়া।
- ১০. গরীব, মিসকীন, অসহায় ও ইয়াতীমের অধিকারের প্রতি ধনীকে অবশ্যই খেয়াল রাখতে হবে। তাদের অধিকার আদায় করার মাধ্যমেই তার প্রতি কৃত আল্লাহর অনুগ্রহের শুকরিয়া আদায় সম্ভব।
- ১১. মু'মিনরা নিজেরা যেমন আল্লাহ প্রদন্ত সম্পদের ব্যবহার আল্লাহর পথেই করবে, তেমনি অন্যদেরকে এ পথে ব্যয় করতে উৎসাহিত্ করবে।
- ১২. আমাদেরকে সদা-সর্বদা এটা স্বর্গণে রাখতে হবে যে, হাশর ময়দানে অবশ্যই আমাদেরকে আল্লাহর সামনে উপস্থিত হয়ে তাঁর প্রদৃত্ত ফুলুপদের হিসাব দিতে হবে।
- ১৩. আমাদের যা কিছু নেক আমল করার, তা মৃত্যুর পূর্বেই করতে হবে। অর্থাৎ এখন এই মূহূর্ত থেকে করতে হবে, কেননা মৃত্যু কখন হবে তা আমাদের জানা নেই। মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে আমাদের সকল কাজের ক্ষমতা শ্রেষ হয়ে যাবে।
- ১৪. মৃত্যুর পর যখন মানুষ সবকিছু চোখের সামনে দেখতে পাবে তখন সে নবী-রাসৃলদের দাওয়াতের সত্যতা বুঝতে সক্ষম হবে, তবে তখন তার বুঝাটা কোনো কাজে আসবে না। হায়াত থাকতে বুঝতে হবে এবং বুঝকে কাজে লাগাতে হবে।

১৫. রাস্পের দাওয়াতকে সন্দেহাতীতভাবে বিশ্বাস করে যারা নিজেদেরকে পরিশ্বদ্ধ করে নিয়েছে এবং সে অনুসারে জীবন গড়েছে তারাই প্রশান্ত আত্মার অধিকারী। আখেরাতে সকল ক্ষেত্রেই তাদেরকে 'প্রশান্ত আত্মা' হিসেবে সম্বোধন করা হবে এবং জান্লাতে প্রবেশের আহ্বান জানানো হবে। নিরংকুশ বিশ্বাসের মাধ্যমে 'প্রশান্ত আত্মার' অধিকারী হওয়ার জন্য আমাদেরকে অবশ্যই চেষ্টা করে যেতে হবে এবং আল্লাহর নিকট সাহায্য চাইতে হবে।



#### নামকরণ

প্রথম আয়াতের 'আন্স বালাদ' শব্দটিকে এ সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। 'বালাদ' শব্দের অর্থ শহর। এর দারা রাসূলুল্লাহ (স)-এর জন্মস্থান পবিত্র 'মক্কা' শহর বুঝানো হয়েছে।

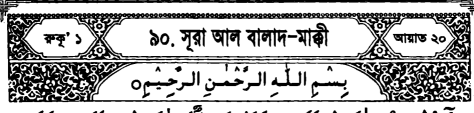
#### নাযিলের সময়কাল

সূরার বিষয়বন্তুর আলোকে জানা যায় যে, এ সূরা কুরআন নাযিলের প্রথম দিকের স্রাসমূহের অন্তর্ভুক্ত। মক্কার কাফেররা যখন রাসূলুল্লাহ (স)-এর বিরোধিতায় অশোভন আচরণ, ঠাট্টা-বিদ্রূপ, জান্নাত-জাহান্নামের ব্যাপার সম্পর্কে বিভিন্ন ধরনের কটাক্ষ এবং আসমানী গযবকে মিথ্যা মনে করে তা নিয়ে আসার জন্য রাসূলকে বলার মত ধৃষ্ঠতাপূর্ণ কথা বলতে লাগল, তখনই তাদের কথার জবাবে এ সূরা নাযিল হয়েছে।

#### আন্দোচ্য বিষয়

অতপর বলা হয়েছে যে, মানুষের সামনে ভাল-মন্দ দুটো পথই খুলে দেয়া হয়েছে, সে ইচ্ছা করলে ভাল পথেই চলতে পারে। তবে এতে রয়েছে কট্ট। আবার সে চাইলে মন্দ পথেও চলতে পারে, এ পথে চলার জন্য তাকে তেমন কট্ট করতে হবে না, ওধুমাত্র একটু গা এলিয়ে দিলেই নিম্নুখী এ পথের সর্বনিম্ন স্তরে গিয়ে পৌছা যাবে।

ি এরপর বলা হয়েছে যে, মানুষ গর্ব-অহংকার পরিত্যাগ করে তার ধন-সম্পদ ইয়াতীম ত্রীনিঃস্ব অসহায়দের জন্য ব্যয় করার মাধ্যমে ভাল পথ তথা উন্নতির পথে অগ্রসর হতে পারে সে যদি আল্লাহ, তাঁর রাসূল এবং রাসূলের মাধ্যমে প্রদন্ত দীন ইসলামকে সমাজে প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে নিজেকে নিযুক্ত রাখে এবং আল্লাহর সৃষ্টির প্রতি দয়া করে, তবে সে আল্লাহর রহমতের অধিকারী হবে। অন্যথায় তাকে জাহান্নামের আগুনে জ্বলতে হবে, যেখান থেকে বের হওয়ার কোনো উপায় থাকবে না।



٥ لَا ٱتْسِر بِهِنَ الْسَلَاِ ٥ وَآنْتَ حِلُّ بِهِنَ الْسَلَانِ ٥ وَوَالِهِ

১. না, আমি কসম করছি এ শহরের । ২. আর (হে মুহাম্মাদ!) আপনাকে এ শহরে হালাল করে নেয়া হয়েছে। ৩. আর (কসম) জন্মদাতার

وَ अं-ना ; الْبَلَد ( بِهِذَا)-بِهِٰذَا )-بِهٰذَا ( بِهِذَا)-بِهٰذَا )-শহরের । وَالْبَلَد )- শহরের । وَالْبَلَد بِهُذَا )-णात ; أَنْتَ : আপনাকে : الْبَلَد بِهُذَا ( ভানাল করে নেয়া হয়েছে : الْبَلَد بِهُذَا ) -আর (কসম ) - الْبَلَد بَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ تَعْمَى اللهُ ال

- ১. মানুষের ধারণা, দুনিয়ার জীবন হলো—খাও-দাও ফূর্তি করো এবং হেসে-খেলে জীবনটাকে উপভোগ করো। মৃত্যু যখন আসবে, তখন তো আর উপভোগ করার সময় পাওয়া যাবে না। আর মৃত্যুর পরতো সবাই মাটি হয়ে যাবে। কুরাইশ কাফেরদের ধারণাও এমনটিই ছিল। তারা মনে করতো মুহামাদ (স) যা বলছে তা সঠিক নয়। আল্লাহ তাআলা তাদের এমন ধারণার প্রতিবাদ স্বরূপ 'না' শব্দ দ্বারাই সূরাটি শুরু করেছেন। অর্থাৎ তোমাদের এ ধারণা সঠিক নয়।
- ২. 'আল-বালাদ' দ্বারা পবিত্র মক্কা শহরকে বুঝান হয়েছে। মক্কা শহরের কসম করার কারণ এখানে উল্লেখ করার প্রয়োজন ছিল না ; কারণ মক্কার মর্যাদা ও গুরুত্ব স্বারই জানা ছিল।

আল্লাহ তাআলা মক্কাকে সম্মানিত ও নিরাপদ করেছেন। তিনি মসজিদে হারামকে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের কিবলা নির্ধারণ করেছেন। এখানেই রয়েছে মাকামে ইবরাহীম। আল্লাহ তাআলা মানুষকে সেখানে হজ্জ করার নির্দেশ দিয়েছেন। এছাড়াও মক্কার অনেক গুরুত্বপূর্ণ বৈশিষ্ট্য রয়েছে।

- ৩. মুফাস্সিরগণ এ আয়াতির কয়েকটি অর্থের সম্ভাবনার কথা বলেছেন। এর সবক'টি অর্থ অথবা যে কোনো একটি অর্থ এখানে প্রযোজ্য হতে পারে। এখানে প্ররণ রাখা প্রয়োজন যে, যেসব আয়াতের ব্যাখ্যা স্বয়ং রাস্লুল্লাহ (স) থেকে বর্ণিত আছে, সেসব আয়াতের ব্যাখ্যায় মুফাস্সিরীনে কিরামের মধ্যে মতভেদ নেই; কিন্তু এরূপ না পাওয়া গেলে তাঁরা কুরআন ও হাদীসের আলোকে ইজতিহাদ করেছেন, এতে করে কিছু কিছু স্থানে মতভেদ হওয়াটা একান্তই স্বাভাবিক ব্যাপার। অত্র আয়াতের ব্যাখ্যায় ও মুফাস্সিরীনে কিরামের ৩টি মত পাওয়া যায়—
  - (ক) 'আনতা হিল্পুন' অর্থ-'আপনি (এ শহরে) মুকীম তথা স্থায়ী অধিবাসী—

### وَّمَا وَلَنَ ۞ لَـقَنُ خَلَقْنَا الْإِنْسَـانَ فِيْ كَبَرٍ ۞ أَيَحْسَـبُ

এবং যে (সন্তান তার ঔরসে) জন্ম নিয়েছে তার।  $^8$  ৪. আমি নিসন্দেহে সৃষ্টি করেছি মানুষকে কষ্ট কাঠিন্যের মধ্যে।  $^a$  ৫. সে কি ধারণা করে রেখেছে  $\cdot$ 

ل+)-لَقَدْ خَلَقْنَا (هَا - قَلَ : জন্ম নিয়েছে তার। الهُنْسَانَ : जन्म निय़्हि তার। (قد خلقنا - في : आমি নিসন্দেহে সৃষ্টি করেছি) -الاُنْسَانَ : আমি নিসন্দেহে সৃষ্টি করেছি) -মেধ্য (الله السان) - الهُنْسَانَ : মধ্য ; কষ্ট-কাঠিন্যের। أيخسبُ (المهاية क्षेट-क्षेट-काঠित्युत - كَبَد ;

মুসাফির নন।' আপনি এখানকার স্থায়ী বাসিন্দা হওয়ার কারণে এ শহরের মর্যাদা অনেক বৃদ্ধি পেয়েছে।

- (খ) এ শহরে যুদ্ধ-বিগ্রহ 'হারাম' বা নিষিদ্ধ হলেও কিছু সময়ের জন্য এখানে যুদ্ধ করা আপনার জন্য 'হালাল' বা বৈধ হবে।
- (গ) এ শহরে মানুষ, পশু-পাখি, জীব-জন্তু সবই নিরাপদ। কেননা এখানে মানুষ হত্যা বা জীব-জন্তু শিকার নিষিদ্ধ ; কিন্তু কাফেররা আপনার সাথে এমনই শক্রতা পোষণ করে যে, এখানে তাদের কাছে আপনার নিরাপত্তা নেই। তারা সুযোগ পেলেই এ পবিত্র শহরে আপনাকে কষ্ট দিতে বা হত্যা করতে দিধা করবে না।
- 8. 'জন্মদাতা ও যে (সন্তান) জন্মলাভ করে'-এর ঘারা হযরত আদম (আ) ও বনী আদম তথা কেয়ামত পর্যন্ত যত মানুষ দুনিয়াতে জন্ম লাভ করবে তাদের সকলকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এর ঘারা গোটা মানব জাতিকেই বুঝানো হয়েছে। এদের 'কসম' করার কারণ হলো—বনী আদম সৃষ্টির সেরা, তাদের আছে কথা বলার শক্তি, আছে বন্ধৃতা-বিবৃতি দেয়ার যোগ্যতা ও পাণ্ডিত্য। এছাড়াও তাদের নিকট রয়েছে জ্ঞানের অনেক উপায়-উপকরণ; তাদের মধ্য থেকেই নবী-রাসূল ও দীনের পথে আহ্বানকারীগণ জন্ম লাভ করেন। দুনিয়ার সকল সৃষ্টিও তাদের জন্যই সৃষ্ট। এদিক থেকে বনী আদম সম্মানিত সৃষ্টি। সূরা বনী ইসরাঈলের ৭০ আয়াতে আল্লাহ বলেন ঃ ﴿ وَلَقَدْ كُرُمْنَا بَنِيْ النَمْ وَالْمَاكُونَا بَنِيْ النَمْ وَالْمَاكُونَا بَالْمَاكُونَا بَالْمُونَا بَالْمَاكُونَا بَا
- ৫. 'ফী কাবাদ' অর্থ কষ্ট-কঠোরতা। অর্থাৎ মানুষকে ক্ষ্ট-কাঠিন্যের মধ্য দিয়ে সৃষ্টি করা হয়েছে। এ কথাটি পূর্ববর্তী কসম-এর জবাব অর্থাৎ এ কথাটি বলার জন্যই পূর্বে কসম করা হয়েছে। একথার তাৎপর্য হলো—মানুষকে তথু এ দুনিয়াতে মজা-আনন্দ উপভোগ করার জন্য সৃষ্টি করা হয়নি; প্রকৃতপক্ষে এ দুনিয়া পরিশ্রম ও ক্ষ্ট-কাঠিন্য ভোগ করার স্থান। প্রত্যেককে তা ভোগ করতে হয়। মানুষকে মায়ের গর্ভে স্থান লাভ করা থেকে মৃত্যু পর্যন্ত প্রতিটি পদেই দুঃখ-ক্ষ্ট ভোগ করতে হয়। আমরা দুনিয়াতে যত বড় বড় সম্পদশালী বা ক্ষমতাধর ব্যক্তি দেখতে পাই তারাও যখন মায়ের গর্ভে ছিল, তখন প্রতি মুহূর্তে তাদের মৃত্যুর আশংকা ছিল, প্রসবকালে তার জীবনের ছিল বিরাট ঝুঁকি। শৈশব, কৈশোর, যৌবন ও বার্ধক্যে তার দৈহিক ও মানসিক যেসব পরিবর্তনগুলো ঘটেছে, তাতেও ভুল

### اُن لَّــَى يَــَـَـَوْرِ كَلَيْــهِ اَحَــنَّ ﴿ يَقَـــوُلُ اَهْلَكْتُ مَالًا لَّــبَنَا اُ اَ ষে, কেউ তার উপর কখনো শক্তি প্রয়োগ করতে পারবে না। ৬৬. সে বলে—আমি প্রমুর ধন-সম্পদ উড়িয়ে দিয়েছি।

### ত اَیکسبُ اَن لَّر یَه کَه اَکْ اَلْ نَجْعَلْ لَهُ عَیْنینِ نَ ٩. সে কি মনে করে যে, তাকে কেউ দেখতে পায়নি १ ৮. আমি কি সৃষ্টি করিনি। তার জন্য দুটো চোখ १

-اَحَدٌ ; কখনো শক্তি প্রয়োগ করতে পারবে না الله -اَنْ يَقْدرَ ; কেউ -اَنْ يَقْدرَ : কখনো শক্তি প্রয়োগ করতে পারবে না -اَنَ يُقُولُ - তার উপর الله -ধন-সম্পদ ; البَدا : কউ -نَالًا : আমি উড়িয়ে দিয়েছি : يَقُولُ وَا حَلَى الله -ধন-সম্পদ : لُبَدا : কাকে দেখতে পায়নি : الله نَجْعَلُ -তার কি মনে করে : الله خَعَلُ -তার কি স্টি করিনি : الله نَجْعَلُ -তার জন্য : وَالله - الله الله - عَيْنُنَيْن : जाउ - الله - اله - الله - ال

পরিবর্তনের কারণে তার জীবন বিপন্ন হওয়ার আশংকা ছিল। মানুষ পার্থিব বা পারলৌকিক সাফল্যের জন্য নিরন্তর কঠোর পরিশ্রম করে যাচ্ছে। দুনিয়াতে যারা রাজ তখ্তে আসীন, তারাও পরিতৃষ্ট বা আশংকামুক্ত নন। আরও বেশি ক্ষমতা, আরও অধিক সম্পদ ও নিরাপত্তার জন্য তারাও কঠোর পরিশ্রম করে যাচ্ছে। সুতরাং দুনিয়াতে মানুষের জন্য পূর্ণ নিরাপত্তা, পূর্ণ পরিতৃত্তি কোনো মতেই সম্ভব নয়, এটা একমাত্র আখেরাতেই সম্ভব।

- ৬. অর্থাৎ মানুষ সম্পদ ও ক্ষমতার অহংকারে মন্ত হয়ে আছে; সে মনে করছে তার উপর কর্তৃত্ব করার মতো কোনো উচ্চতর শক্তি নেই, তা ঠিক নয়। কেননা তার চোখের সামনেই তো অনেক উদাহরণ। মানুষের তাকদীরের উপর অন্য একটি শক্তির কর্তৃত্ব। সেই শক্তির সামনে মানুষের সকল চেষ্টা-সাধনা ও কলা-কৌশল ব্যর্থ হয়ে যাছে। আল্লাহর শক্তির তুলনায় তার ক্ষমতা কত্টুকু? আক্ষিক কোনো দুর্ঘটনা বা প্রাকৃতিক দুর্যোগ, ভূমিকম্প, ঝড়-তুফান, জলোচ্ছাস, বন্যা ইত্যাদির সামনে মানুষ নিতান্ত অসহায় হয়ে পড়ে, তখন মানুষের করার কিছুই থাকে না। এমতাবস্থায় মানুষ কি করে ভাবতে পারে যে, তার উপর কর্তৃত্বশীল কেউ নেই।
- ৭. 'मूर्वाम' मब्स घाता অধিক সম্পদ বুঝানো হয়েছে। اهْلَكْتُ مُلَا أَبُناً -এর অর্থ-'আমি স্তৃপ স্থূপ সম্পদ ধ্বংস করে দিয়েছি'। এখানে 'খরচ করেছি' বলা হয়নি, বলা হয়েছে—ধ্বংস করে দিয়েছি বা উড়িয়ে দিয়েছি। এতে বুঝা যায় যে, একথাটি যে বলেছে, সে গর্ব-অহঙ্কার করে বলছে যে, উড়িয়ে দেয়া সম্পদ আমার সম্পদের সামান্য অংশ মাত্র। এর জন্য সে কোনো দিধা করে না।

﴿ وَلِـسَانًا وَ شَفَتَيْسِي ﴿ وَهَنَ يَنْهُ النَّجَنَ يُسِي ﴿ فَلَا اقْتَحَرَ ه. बात बकि ि जिस्ता ७ मुति। ठाँठ ، उ०. बात प्रिया प्रहिन कि जाक मुति।

बालांकिक १४ ، ک٠ عمر الله عمر المعرفة على المتعربة على المتعربة على المتعربة المتعرب

الْعَقَبَةَ ﴿ وَمَا اَدْرِيكَ مَا الْعَقَبَةَ ﴿ فَكُ رَقَبَةِ إِنَّ الْعُمَّا الْعَقَبَةَ ﴿ فَكُ رَقَبَةِ إِنَّ الْعُمَّا الْعَقَبَةَ ﴿ وَالْعُمَّ اللَّهُ الْعُرَّا لَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّاللّل

বন্ধুর গিরিপথটি। ১১ ১২. আর কিসে আপনাকে জানাবে বন্ধুর গিরিপথটি কি ? ১৩. (তাহলো) দাস মুক্ত করণ। ১৪. অথবা খাদ্য দান করা

আরবের কাফেরগণ তাদের বিত্ত-বৈভবের প্রদর্শনীর লক্ষে জুয়া খেলায়, বিবাহ-শাদীতে, আনন্দ মেলায়, তোষামোদকারী কবিদের পুরস্কার প্রদানে প্রচুর অর্থ অপচয় করতো। গোত্রপতিরা উপয়ুক্ত কাজে প্রতিযোগিতা করতো। ফলে তাদের প্রশংসা-স্কৃতিমূলক কবিতা ও গান রচিত হতো এবং তা জনসমাবেশে আবৃত্তি করা হতো। এজন্য গোত্রপতিগণ নিজেরাও অন্যদের নিকট নিজেদের গর্ব-অহংকার প্রকাশ করতো—এটাই অত্র আয়াতের রাশি রাশি ধন-সম্পদ উড়ানোর পটভূমি।

৮. অর্থাৎ এ অহংকারী ব্যক্তি কি মনে করে যে, তার কর্মকাণ্ড সম্পর্কে আল্লাহ কোনো থবর রাখেন না ? তার কথা অনুসারে সে যদি অর্থের এমন অপচয় করেও থাকে, তা কি আল্লাহর সামনে তার কোনো কাজে আসবে কি ? অথবা, সেতো মিথ্যাবাদী, আসলে কিছুই খরচ করেনি। তাই আল্লাহ বলেন, সে কি ধারণা করে—তার খরচ করা না করা সম্পর্কে আল্লাহ কোনো খবর রাখেন না ; বরং আল্লাহ সবই দেখছেন এবং সে যা বলছে তার বিপরীত গোপন তথ্য আল্লাহ ভাল করেই জানেন।

৯. অর্থাৎ তাকে দুটো চোখ দেয়া হয়েছে, যা দ্বারা সে প্রকৃত সত্যের নিদর্শন দেখে সত্য-মিথ্যা ও ভাল-মন্দের পার্থক্য বুঝে নেবে। তাকে দুটো ঠোঁট দেয়া হয়েছে যা দ্বারা সে সত্যের অনুকৃলে কথা বলবে। তার চোখ তো চতুষ্পদ প্রাণীর চোখ নয় যে, সে তথু দেখেই যাবে, দেখার দ্বারা সে সত্য-মিথ্যার পার্থক্য অনুধাবন করতে সক্ষম হবে না।

১০. অর্থাৎ মানুষকে শুধুমাত্র জ্ঞান-বুদ্ধি দান করেই নিজের পথ নিজে খুঁজে নেয়ার জন্য ছেড়ে দেয়া হয়নি, বরং ভাল-মন্দ, সৎ-অসৎ সঠিক ও ভুল দুটো পথই তাকে দেখিয়ে দেয়া হয়েছে। সে যে পথ ইচ্ছা নিজ দায়িত্বে গ্রহণ করে নিতে পারে।

### فِي يَوْ إِذِي مَسْغَبَةٍ قُ يَتِيْكَ اذَا مَقْرَبَدِةٍ قَى اُوْ مِسْكِينًا اللهِ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ اللهِ ع কুধা-কাতর দিনে। ১৫. ইয়াতীম আত্মীয়-স্বজনকে। ১৬. অথবা এমন নিঃস্ব-মিসকীনকে—

ذَا مَتُرَبَدِ إِنَّ مُنَّ كَانَ مِنَ الَّذِيدِيَ امْنُدُواً وَتَدُواْمُواْبِالْكَبْرِ र्युतार यांत मञ्ज المَدْ اللهِ अठ अव. अठ भत गांभिन रुख्या जायत प्राया अभांन এत्नरह<sup>30</sup> এবং তারা পরম্পরকে উপদেশ দেয় ধৈর্যের

ذَا ; ইয়াতীম : وَى المسغبة - وَى مَسغَبَة : দিনে - وَى مَسغَبَة : দিনে - وَى مَسغَبَة : দিনে - وَى يَوْمِ - وَا الله -

১১. অর্থাৎ মানুষকে যে দুটো পথ দেখিয়ে দেয়া হয়েছে তার একটি উপরের দিকে গিয়েছে; কিছু তা অত্যন্ত দুর্গম গিরিপথ। এ পথে চলতে তাকে প্রাণপণ কন্ত ও পরিশ্রম করতে হবে; নিজ কামনা-বাসনা এবং প্রতিকূল পরিবেশের সাথে সংগ্রাম করেই এ পথে টিকে থাকতে হয়; তবে এ পথই হলো সাফল্যের পথ। তার অপর পথটিতে চলা খুবই সহজ। এ পথটি নিম্নমুখী, তা চলে গেছে অন্ধকার গহ্বরের মুখে। এ পথে কোনো কন্ত-শ্রম নেই, শুধুমাত্র প্রবৃত্তির ইচ্ছানুসারে গা এলিয়ে দিলেই চলে। তবে এ পথের শেষ প্রান্তে রয়েছে অনিবার্য ধ্বংস। এ দুটো পথই মানুষকে দেখিয়ে দেয়া হয়েছে। সে যেটা ইচ্ছা গ্রহণ করতে পারে।

১২. অর্থাৎ যে পথটি উর্বে উঠে গেছে, সে পথে চলতে গেলে, তাকে প্রবৃত্তির ইচ্ছার রিকদ্ধে গিয়ে যে কাজগুলো করতে হবে, তাহলো−(ক) মানুষকে সর্বপ্রকার দাসত্ব থেকে মুক্তি দানে সংগ্রাম করতে হবে। এতে প্রকাশ্য দাস-দাসীরা ছাড়াও রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক, মানসিক ও সাংকৃতিক দাসত্বও শামিল রয়েছে। (খ) দুর্ভিক্ষের দিনে ক্ষুধার্ত ও অনাহার ক্লিষ্ট মানুষের পানাহারের ব্যবস্থা করতে হবে। ঋণের দায়ে আবদ্ধ ব্যক্তির ঘাড় থেকে ঋণের বোঝার ভার লাঘব করতে হবে। কোনো নিকটাত্মীয় বা প্রতিবেশী ইয়াতীম অভাবী ব্যক্তিকে সাহায্য করতে হবে, যাকে দরিদ্রতা মাটিতে মিশিয়ে দিয়েছে। এসব কাজে প্রবৃত্তির কোনো সুখবোধ না থাকলেও প্রকৃতপক্ষে এসব কাজই উর্ধমুখী দুর্গম পথে চলার পাথেয় এবং এ পথেই সফলতা অর্জন সম্ভব।

১৩. ইতিপূর্বে বর্ণিত গুণাবলীর সাথে সাথে অবশ্যই মানুষকে মু'মিন হতে হবে। ঈমান ছাড়া কোনো সৎকর্মই আল্লাহর নিকট গ্রহণীয় হবে না। কুরআন মজীদে অনেক وَتُواصُوا بِالْهُرْحَمَةِ ﴿ الْوَلِّسِكَ اصَحْبُ الْمَيْمَنِّـةِ ﴿ وَالَّنِيْنَ আর উপদেশ দেয় পরস্পরকে (সৃষ্টির প্রতি) দয়া করার انه ১৮. তারাই ডান পাশের (ডান পন্থী)। ১৯. আর যারা

चेर्डिं الْمَارِّ مُوْصَلَ الْمَشْنَمَةِ ﴿ الْمَسْنَمَةِ الْمَوْصَلَ الْمَارِّ مُوْصَلَ الْمَارِّ عَلَيْهِمْ وَالْرَّمُوْصَلَ الْمَارِّ مَوْصَلَ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَالْمَوْصَلَ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَالْمَارِّ مُوْصَلَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَالْمَارِينَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَالمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَالمُ عَلَالمُعُلّمُ عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَا عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلّمُ عَلَاكُمُ عَلَا عَلَاكُمُ عَلّمُ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلّمُ عَلَاكُمُ عَلَ

স্থানেই বলা হয়েছে যে, ঈমান সহ যেসব সৎকাজ করা হয়, একমাত্র সেসব কাজই মুক্তির উপায় হিসেবে পরিগণিত হবে। সূরা নাহলের ৯৭ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ "পুরুষ বা নারী যেই হোক না কেন, সে যদি সৎকাজ করে এবং মু'মিন হয় তাহলে আমি তাকে পবিত্র জীবন দান করবো এবং এ ধরনের লোকদেরকে তাদের কাজ অনুযায়ী সর্বোক্তম প্রতিদান দেবো।"

১৪. অর্থাৎ সাফল্যে. পৌছার জন্য অপর যে দুটো কাজ মানুষকে করতে হবে, তাহলো পরস্পরকে ধৈর্যের উপদেশ দান এবং আল্লাহর সৃষ্টির প্রতি দয়া প্রদর্শন। কুরআন মজীদে 'সবর' বা ধৈর্য অনেক ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।মু'মিনের সমগ্র জীবনেই ধৈর্যের পরীক্ষা চলে। ঈমান গ্রহণের মুহূর্ত থেকেই এ পরীক্ষা শুরু হয়ে যায়। আল্লাহ কর্তৃক ফরযকৃত ইবাদাতসমূহ আদায়ে ধৈর্যের প্রয়োজন। তাঁর আদেশ-নিষেধসমূহ পালনে ধৈর্য অপরিহার্য। তাঁর নিষিদ্ধ কাজ থেকে বেঁচে থাকা ধৈর্য ছাড়া কোনোমতেই সম্ভব নয়। নৈতিক অপরাধ থেকে বেঁচে থাকা এবং পবিত্র জীবন যাপন ধৈর্যের বলেই সম্ভবপর হয়। মোটকথা ঈমানী জীবনে ধৈর্যের প্রয়োজনীয়তা অনহীকার্য।

অপর গুণ হলো—আল্লাহর সৃষ্টির প্রতি দয়া প্রদর্শন। আল্লাহর সৃষ্টির মধ্যে মানুষ, পশু-পাখি, জীবজন্তু ইত্যাদি সবই শামিল। আর এ কাজ আল্লাহর রহমত পাওয়ার উপায় হিসেবে উল্লিখিত হয়েছে। বলা হয়েছে—"দুনিয়াতে যারা আছে, তাদের প্রতি দয়া করো, তাহলে আসমানে যিনি আছেন তিনি তোমাদের উপর দয়া করবেন।"

ি ১৫. 'ডান পাশের সহচর' দ্বারা তাদেরকে বুঝানো হয়েছে যারা জান্নাতের বিবিধ সুখ<sup>্রী</sup>। সঞ্জোগের অধিকারী।

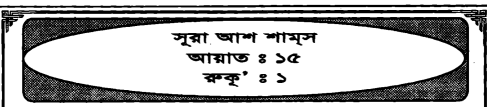
আর 'রাম পাশের সহচর' দ্বারা বুঝানো হয়েছে সেসব লোককে, যারা জাহান্নামের বিবিধ শাস্তি ভোগ করবে।

১৬. অর্থাৎ জাহান্নামের গভীর স্তরবিশিষ্ট আশুন বামপন্থীদেরকে এমনভাবে ঘিরে থাকবে যে, তারা তা থেকে বের হওয়ার কোনো রাস্তা খুঁজে পাবে না।

#### স্রা আল বালাদের শিক্ষা

- কাফের-মুশরিকরা মু'মিনদের ব্যাপারে কোনো নীতি-নৈতিকতা মেনে চলে না। সুতরাং
  তাদের মৌখিক ওয়াদা-চুক্তির উপর নিরংকুশ বিশ্বাস স্থাপন করা যাবে না।
- ২. দুনিয়াতে নিরংকুশ শান্তি বলতে কিছুই নেই। কারণ, মানুষের সৃষ্টি তথা জন্মলাভ ও প্রবৃদ্ধি কষ্ট-কাঠিন্যের মধ্যেই হয়েছে। সুতরাং কি ধনী, কি দরিদ্র ; কি রাজা, কি প্রজা ; কি শাসক, কি শাসিত কারোই কষ্ট-কাঠিন্য থেকে রেহাই নেই।
- শানুষ সমাজন্তরের যে পর্যায়ে অবস্থান করুক না কেন, কোনো না কোনো ব্যাপারে দুন্ডিঙা,
   আশংকা ও নিরাপত্তাহীনতার ঝুঁকি নিয়েই বেঁচে থাকতে হয়। আর এটা মৃত্যু পর্যন্তই মানুষের সংগী। সুতরাং এটাকে স্বাভাবিকতা ধরে নিয়েই দুনিয়াতে দায়িত্ব পালন করতে হবে।
- আল্লাহ প্রদৃত্ত দুটো পথের উর্ধগামী কষ্ট-কাঠিন্যের পথটাই সাফল্যের পথ। সুতরাং এর মধ্য
  দিয়ে দীনী দায়িত্ব পালন করে মৃত্যু পরবর্তী স্থায়ী সফলতা অর্জনের জন্য আমাদেরকে কাজ করে
  যেতে হবে।
- ৫. বৈষয়িক উনুতির চূড়ান্ত পর্যায়ে অবস্থানরত মানুষের পক্ষেও আল্লাহ তাআলার শক্তিক্ষমতাকে ছাড়িয়ে যাওয়া সম্ভব নয়। এটাকে স্বতঃসিদ্ধ জেনে অন্তরে দৃঢ়মূল রেখেই মানুষকে জীবন
  পরিচালনা করতে হবে।
- ৬. অর্থসম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্বের বড়াই করা মানুষের পক্ষে কোনো মতেই সঠিক হতে পারে না।
- १. व्यर्थ-मन्यान छैथार्जतन छैश्म ७ नगुरात थांछ मन्यार्क व्याद्वार ठावाना मनर एम्थर्टन ७ जात्मन वनः छिन व्यवगार व मन्यार्क हिरमन त्नार्वन । व्यववार विकथा यत्म करत देवध भर्ष्यर छैथार्जन करत् ठरव व्याद्वार विक्रां विक्रां
- ৮. আল্লাহ মানুষকে দুটো চোখ দিয়েছেন, চোখ দিয়ে আল্লাহর নিদর্শন ও সত্য পথ দেখে সে পথেই চলতে হবে। আল্লাহ জিহবা ও দুটো ঠোঁট দিয়েছেন, এগুলোর দ্বারা সত্য বলতে হবে এবং সত্যের আওয়াজ বুলন্দ করার কাজেই ব্যবহার করতে হবে।
  - ৯. উর্ধগামী পথে চলে সাফল্য লাভের জন্য মানুষকে অবশ্যই—
- (ক) মানবতাকে সর্বপ্রকার গোলামী থেকে মুক্ত করে আল্লাহর গোলামে পরিণত করার জন্য সংগ্রাম-সাধনা করে যেতে হবে।

- (খ) দুর্ভিক্ষ ও অনাহার-ক্লিষ্ট দিনে ক্ষুধার্তকে পানাহার করানোর ব্যবস্থা করতে হবে।
- (१) आश्वीय वा श्रिक्तिभी देयाणीय-अनाथरमत मादाया कतरण दरत ।
- (घ) निःश्व-भिमकीनरानत महाना मकन श्रकात माराया-मररयागिणा मान कतरण रूरत ।
- ১০. উপযুক্ত সৎকর্ম আল্লাহর দরবারে গৃহীত হওয়ার জন্য পূর্বশর্ত হলো—মানুষকে অবশ্যই মু'মিন তথা তাওহীদ, রিসালাত ও আখেরাতে বিশ্বাসী হতে হবে। কারণ ঈমান ছাড়া কোনো সংকর্ম আল্লাহর দরবারে গৃহীত হয় না।
- ১১. মू भिनामित व्यभितिशर्य पूर्णि दिगिष्ठि शामा-(क) जाता मकन भितिश्विजित्व भतन्मतरक रिपर्यत्र प्रेभामग मित्व व्यवः (च) जाता भतन्भातत्र श्रीठ मग्नार्म् व्यावतात्र प्रेभामग मित्व व्यवः व्याक्षाश्त मृष्ठित श्रीठ मग्ना श्रीमर्गन कर्त्रत्व । मूजताः व्यामामित व्यवगारे प्रेक्षिचित्र छ्वं निष्कामित माध्य मृष्ठि कर्तात क्रिष्ठा कर्त्रत्व श्रुत्व ।
- ১২. অত্র সূরায় উল্লিখিত পথ ও পস্থায় নিজেদেরকে পরিশুদ্ধ করে নিতে পারলে আমরা অবশ্যই 'ডান পার্শ্ব-সহচর' তথা ডানপস্থীদের দলে স্থান লাভ করতে পারবো।
- ১৩. আর যারা উল্লিখিত পথ ও পদ্মায় নিজেদেরকে পরিশুদ্ধ করতে অস্বীকৃতি জানাবে, তারা হবে বাম পার্শ্বের সহচর তথা বামপদ্মী।
- ১৪. বামপন্থীদের স্থান হবে নিশ্চিত জাহান্লামে। জাহান্লামের আগুন তাদেরকে চারদিক থেকে ঘিরে ধরবে, যেখান থেকে তারা বের হওয়ার কোনো পথই খুঁজে পাবে না।



#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের প্রথম শব্দটিকেই তার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

সূরার বিষয়বস্তুর আলোকে বুঝা যায় যে, রাসূল্ক্সাহ (স)-এর মাক্কী জীবনের প্রথম দিকে যখন বাতিলের বিরোধিতা চরম আকার ধারণ করেছিল, তখনই এ সূরা নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

পাপ ও পুণ্য এবং ন্যায় ও অন্যায়ের পার্থক্য বুঝানোই স্রার মূল আলোচ্য বিষয়। আলোচ্য বিষয়ের আলোকে স্রাটিকে দু' ভাগে ভাগ করা যায়। প্রথম আয়াত থেকে দশম আয়াত পর্যন্ত একটি অংশ। এতে তিনটি বিষয় বর্ণিত হয়েছে।

এক ঃ চাঁদ-সুরুষ, দিন-রাত ও আসমান-যমীন যেমন প্রভাব ও ফলাফলের দিক থেকে পরস্পর বিরোধী, তেমনিপাপ-পুণ্য এবং ন্যায়-অন্যায়ও প্রভাব এবং ফলাফলের দিক থেকে পরস্পর বিরোধী। উভয়ের প্রকৃতি যেমন ভিন্ন, তেমনি ফলাফলও ভিন্ন হতে বাধ্য।

দুই ঃ আল্লাহ মানুষকে পঞ্চ ইন্দ্রিয় ও বৃদ্ধি-বিবেক দান করে এক অনুভৃতিহীন জীব হিসেবে সৃষ্টি করে ছেড়ে দেননি ; বরং তার মধ্যে পাপ-পুণ্য ও ন্যায়-অন্যায়ের পার্থকা করার বোধ সৃষ্টি করে দিয়েছেন। সে যেন ভাল হওয়া বা মন্দ হওয়ার সুফল-কুফল বুঝতে পারে।

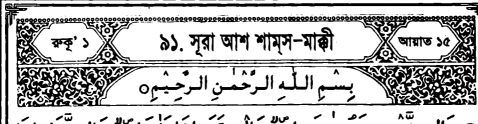
তিনঃ মানুষের মধ্যে তিনি ভাল-মন্দের পার্থক্যবোধ দিয়ে সে অনুসারে সংকল্প ও সিদ্ধান্ত নেয়ার ক্ষমতাও তাকে দিয়েছেন, যেন সে স্বেচ্ছায় তার মধ্যকার সং প্রবণতাকে জাগিয়ে দিয়ে এবং অসংপ্রবণতাকে দমিয়ে রেখে নিজের আত্মাকে পবিত্র করতে পারে, যা তার সফলতার পূর্বশর্ত এবং যার উপর তার ভবিষ্যত নির্ভরশীল। আর যদি মানুষ অসংপ্রবণতাকে জাগিয়ে দিয়ে সং প্রবণতাকে দমিয়ে দেয় তা হলে সে ব্যর্থ।

একাদশ আয়াত থেকে সূরার শেষ পর্যন্ত সূরার দিতীয় অংশ। এ অংশে ইতিহাস খ্যাত একটি জাতির উদাহরণ পেশ করে বুঝানো হয়েছে যে, আল্লাহ প্রদন্ত প্রকৃতিগত জ্ঞান থাকার পর হেদায়াত তথা সঠিক পথ পাওয়ার জন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে পথপ্রদর্শক হিসেবে নবী-রাস্লের প্রয়োজন রয়েছে। নবী-রাসূলগণ মানুষের প্রকৃতিগত জ্ঞানকে তাঁদের ওহীর জ্ঞান ধারা সাহায্য করার মাধ্যমে সঠিক পথের সন্ধান দিয়েছেন। তাঁরা মানুষকে পাপ-পুণ্য, ন্যায়-অন্যায়, সংপথ, দ্রান্ত পথ এবং মৃত্যুর পরবর্তী জীবন সম্পর্কে জ্ঞান দান করেছেন।

নবী-রাস্লের এ ধারাবাহিকতায় সালেহ (আ)-কে সামৃদ জাতির নিকট পাঠানো হয়েছিল। তারা নবীকে মানতে অস্বীকার করলো। অবশেষে তারা নবীর নিকট মুজিযা দাবী করলোঃ তাদের দাবীর প্রেক্ষিতে মুজিযা স্বরূপ সালেহ (আ) মু'জিযা স্বরূপ একটি উটনী উপস্থাপন করে তাদেরকে সতর্ক করে দিলেন—তারা যেন এর অমর্যাদা না করে; কিন্তু তারা উটনীকে হত্যা করে নিজেদের ধ্বংস ডেকে আনলো।

সামৃদ জাতির ইতিহাস স্বরণ করিয়ে দিয়ে মঞ্চার কুরাইশদেরকে বুঝিয়ে দেয়া হয়েছে যে, তাদের সাথে তোমাদের অবস্থার সামঞ্জস্য পরিশক্ষিত হচ্ছে; সুতরাং তোমরা যদি তোমাদের এ অবস্থার পরিবর্তন না কর, তবে তোমাদের পরিণতিও তাদের মতো হতে পারে। অতএব সময় থাকতে সাবধান হয়ে যাও।

П



( وَالسَّهُسِ وَضُحْهُا ﴿ وَالْفَهُرِ إِذَا تَلْهَا ﴿ وَالْفَهُرِ إِذَا تَلْهَا ﴿ وَالْفَهُارِ إِذَا كُمُ مِن به مُعلى به مُعلى مُعلى مُعلى مُعلى به مُعلى ب على مُعلى به مُعلى به

① - কসম ; الشُّنْس : ত-و ; স্থের ; ال + شمس - الشُّنْس : তার রোদের ।
② - কসম ; الشُّنْس : কসম : الله - الأ - قار - قا

- ১. 'দুহা' শব্দ দারা সূর্যের আলো ও তাপ উভয়ই বুঝায়। তবে চাশতের সময় তথা সূর্য যখন বেশ কিছুটা উপরে উঠে এবং তার আলো বৃদ্ধির সাথে সাথে তাপও বেড়ে যায়, সেই সময়টাকে আরবীতে 'দুহা' বলা হয়। এটাই শব্দটির পরিচিত অর্থ স্কুজর্মং শব্দটির অর্থ 'আলো' না বলে 'রোদ' করাটাই যথার্থ, কারণ 'রোদ' শব্দের দারা আলো ও তাপ উভয়ই বুঝায়।
- ২. রাত কর্তৃক সূর্যকে ঢেকে ফেলার অর্থ রাতের অগমনে সূর্য আড়াল হয়ে যায়। আমাদের চার দিকে পৃথিবীর যে দিগন্ত রেখা দেখা যায়, সূর্য তার নীচে নেমে গেলেই রাত নেমে আসে। কারণ, এর ফলে যে অংশে রাত হয় সে অংশ্রে সূর্যের আলো পৌছতে পারে না।
- ৩. এখানে দু' প্রকারের অর্থ হতে পারে—(ক) আসমানের ও তাকে বানানোর কসম। यমীন ও তাকে বিছানোর কসম, মানবাত্মা ও তাকে সুবিন্যন্ত করার কসম। এ অর্থ পরবর্তী বাক্যগুলোর সাথে মেলে না বিধায় মুফাস্সিরীনে কেরাম এ বাক্য তিনটির نُم مَنَ का অর্থে ব্যবহার করে বাক্য তিনটির অর্থ করেছেন—

# وَمَا طَحُمُهَا ﴾ وَنَفْسِ وَمَا سُونِهَا ﴾ فَالْهَمْهَا فَجُورُهَا وَتَقُولُهَا ﴾ ومَا سُونها ﴾ هما فَجُورُها وتَقُولُهَا ﴾ هما فجورُها وتَقُولُهَا ﴾ هما فجورُها وتَقُولُهَا ﴾ هما فجورُها وتَقُولُهَا ﴾ هما فجورُها وتَقُولُهَا فعلم هما فجورُها وتَقُولُهَا فعلم هما فجورُها وتَقُلُولُهَا في هما فجورُها وتَقُلُولُهَا في هما فجورُها وتَقُلُولُهَا في هما فجورُها وتَقُلُولُهَا في هما في هما في المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد

### ٥ قَنْ أَفْلَرِ مَنْ زَكْمَا أَقَا وَقَنْ خَابَ مَنْ دَسْمَا أَهُ كَنَّ بَنْ

৯. নিসন্দেহে সে সফল হয়েছে যে নিজেকে পরিশুদ্ধ করে নিয়েছে ; ১০. আর সেই ব্যর্থ হয়েছে, যে নিজেকে কলুষিত করেছে 🖰 ১১. মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল

- এবং ; الله - وَالله - وَا

- (খ) কসম আসমানের এবং যিনি তাকে বানিয়েছেন তাঁর। কসম যমীনের এবং যিনি তাকে বিছিয়েছেন তাঁর। কসম মানবাত্মার এবং যিনি তাকে সুবিন্যন্ত করেছেন তাঁর। তাঁদের মতে, এ অর্থই পরবর্তী কথার সাথে সামঞ্জদ্যশীল।
- 8. এখানে 'নাফস্'-এর মধ্যে মানুষ ও জিন উভয়ই শামিল রয়েছে। আত্মাকে সুবিন্যন্ত করার অর্থ—তাকে একটি দেহ দান যা সুন্দর আকৃতি বিশিষ্ট; তাকে হাত, পা, চোখ, কান, নাক ইত্যাদি যথোপযোগী স্থানে সংযোজন করেছেন। তাকে দেখার, ভনার, স্পর্শ করার, স্বাদ গ্রহণ করার ও ঘ্রাণ নেয়ার ক্ষমতা দান করেছেন। তাকে চিন্তা ও বৃদ্ধি-বিবেচনার শক্তি, যুক্তি ও প্রমাণ পেশ করার শক্তি, কল্পনা শক্তি, শৃতি শক্তি, ভাল-মন্দ পার্থক্য করার শক্তি, সিদ্ধান্ত গ্রহণের শক্তি, সংকল্পে দৃঢ়তা অবলম্বনের শক্তি ইত্যাদি দান করেছেন যার ফলে সে মানুষের উপযোগী কাজ করতে সমর্থ হয়েছে। এর মধ্যে এ অর্থও শামিল রয়েছে যে, তিনি মানুষকে জন্মগত পাপী তৈরি না করে সহজ-সরল ও স্বাভাবিক প্রকৃতি ও স্বভাবসম্মত করে সৃষ্টি করেছেন।
- ৫. 'ইলহাম' শব্দমূল থেকে 'আলহামা' শব্দটি গৃহীত। এর অর্থ তিনি মানুষের অন্তরে পাপ-পুণ্যের ধারণা ও ঝোঁকপ্রবণতাকে বদ্ধমূল করে দিয়েছেন। অর্থাৎ আল্লাহ তাআলা সৃষ্টিকালেই মানুষের স্বভাব-প্রকৃতিতে ও অবচেতন মনে পাপ-পুণ্যের ধারণা ও প্রবণতাকে রেখে দিয়েছেন। এটা প্রত্যেক মানুষই নিজের মধ্যে অনুভব করতে পারে। তার নৈতিক চরিত্রে ভাল-মন্দ, ন্যায়-অন্যায়-এর প্রবণতা বিদ্যমান। পাপ খারাপ এবং পরহেষণারী

### تُهُوْدُ بِطَغُوٰمُ ۚ إَوْ انْبَعَثَ اَشْقَىهَا ﴿ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ

সামৃদ জাতি<sup>৭</sup> নিজেদের বিদ্রোহের কারণে ৷<sup>৮</sup> ১২. যখন ক্ষেপে গেলো তাদের মধ্যকার সবচেয়ে দুর্ভাগা লোকটি ; ১৩. তখন তাদেরকে আল্লাহর রাসূল (সালেহ) বললেন—

ভাল-এর মানব প্রকৃতি পরিচিত। তবে এ স্বভাবজাত ইলহাম প্রত্যেক প্রাণীকেই তাদের সৃষ্টিগত মর্যাদা ও স্বরূপ অনুযায়ী দিয়েছেন। এ দিক থেকে মানুষের স্থান সর্বোচ্চে। এজন্য মানুষের সন্তার মধ্যে জৈবিকতার সাথে সাথে নৈতিকতাও বিদ্যমান সূতরাং মানুষকে শুধুমাত্র জৈবিক প্রাণী ধরে নিয়ে তার জন্য কোনো বিধান তৈরি করা যথার্থ হতে পারে না।

- ৬. সূরার শুরু থেকে যেসব জিনিসের কসম করা হয়েছে সেগুলো পরস্পর বিরোধী। যেমন—সূর্য-চন্দ্র, দিন-রাত ও আসমান-যমীন। একইভাবে মানব প্রকৃতিতে ভাল-মন্দ্র্বটো পরস্পর বিরোধী বৈশিষ্ট্য বিদ্যমান। আল্লাহ তাআলা মানুষকে উল্লিখিত ভাল-মন্দের কোনো একটি গ্রহণ করার ক্ষমতা দিয়েছেন। এখন সে যদি 'ভাল'কে গ্রহণ করে নিজেকে পরিশুদ্ধ করে নেয়, তাহলে সফল হয়ে গেল। আর যদি মন্দকে গ্রহণ করে, তাহলে সে নিজেকে ধাংসের মধ্যে ফেলে দিল।
- ৭. এখানে আল্লাহ তাআলা সামৃদ জাতির পরিণতি উল্লেখ করে যে কথাটি বুঝাতে চেয়েছেন তাহলো—মানুষের স্বভাব-প্রকৃতিতে যদিও পাপ-পুণ্য, ন্যায়-অন্যায় ও সঠিক পথ, জান্ত পথ সম্পর্কে ইলহামী তথা চেতনালব্ধ জ্ঞান দিয়ে দিয়েছেন, তথাপি এ জ্ঞান ব্যক্তির চলার পথের বিস্তারিত নির্দেশনা লাভের জন্য যথেষ্ট নয়। তাই আল্লাহ তাআলা দয়াপরবশ হয়ে তাঁর বাছাই করা মানুষের উপর ওহী প্রেরণ করে মানুষকে বিস্তারিত পথনির্দেশনা দান করেছেন। ওহীর মাধ্যমে তিনি বিস্তারিতভাবে জানিয়ে দিয়েছেন যে, 'ফুজ্র' বা দুঙ্গতি কি, যা থেকে মানুষকে বেঁচে থাকতে হবে। আর 'তাকওয়া' বা আল্লাহভীতি-ই বা কি, যা মানুষকে অর্জন করতে হবে এবং এর সাথে তাকওয়া অর্জনের উপায়ও জানিয়ে দেয়া হয়েছে। মানুষ যদি ওহীর মাধ্যমে প্রাপ্ত বিস্তৃত নির্দেশনা গ্রহণ না করে, তাহলে সে দুঙ্গতি থেকে নিজেকে বাঁচাতে পারবে না এবং তাকওয়া অবলম্বনের উপায়ও সে পাবে না।

সামৃদ জাতির উদাহরণ পেশ করে বুঝানো হয়েছে যে, তারা তাদের নবী সালেহ (আ)-এর মাধ্যমে আগত আল্লাহর ওহীর নির্দেশনাকে অমান্য করার কারণে দুনিয়াতেই তাদের উপর ধ্বংস অবধারিত হয়েছে; আর আখেরাতের শান্তিতো নির্ধারিত রয়েছে। সুতরাং সর্বশেষ নবী হয়রত মুহামাদ (স)-এর মাধ্যমে আগত ওহীভিত্তিক জীবন-ব্যবস্থার প্রতিও যে কেউ উপেক্ষা দেখাবে এবং অস্বীকৃতি জানাবে, তাদের পরিণতিও 'সামৃদ' জাতির মতই হবে।

### نَّاقَـــةَ اللهِ وَسُقَيْمَا أَنْ فَكَنَّ بُــوْهُ فَعَقُرُوْهَا لَيَّ فَلَامُنَ

আল্লাহর উটনী। তাকে পানি পান করানোর ব্যাপারে সতর্ক থেকো ; ১৪. কিন্তু তারা তাঁকে (রাসূলকে) মিথ্যা সাব্যন্ত করলো এবং তাকে (উটনীটিকে) হত্যা করলো ; ২০ ফলে সমূলে ধাংস করে দিলেন

### عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِنَ نَبِهِمْ فَسُوْلُهَا ﴿ وَلاَ يَخَافُ عُقْبُهَا ۚ

তাদেরকে, তাদের প্রতিপালক—তাদের শুনাহের কারণে এবং (মাটিতে) তাদেরকে মিশিয়ে দিলেন। ১৫. আর তিনি তো ভয় করেন না তার পরিণামকে। ১১

الله ; সতর্ক থেকো ; الله ; সতর্ক থেকো । الله ; সান পান করানোর ব্যাপারে । الله ; করানোর ব্যাপারে । أَفَكَذَبُّوهُ وَالله )-केष्ठ তারা তাঁকে মিথ্যা সাব্যস্ত করলো র ব্যাপারে । فَكَذَبُّوهُ وَالله )-فَكَذَبُوهُ وَهَا ; করলো তাকে (উটনীটিকে) ; করলো তাকে (উটনীটিকে) ; করেলো করেলে সমূলে ধ্বংস করে দিলেন و তাদেরকে গুনাহের কারণে ; করিন্দ্র প্রতিপালক ; بذنبهم )-তাদের গুনাহের কারণে ; করিন্দ্র প্রতিপালক و والله المراحة (মাটিতে) মিশিয়ে দিলেন । তি -আর ; গুনাহের করেন না ; فَقَنِي الله المراحة (১৯-১)-তার পরিণামকে ।

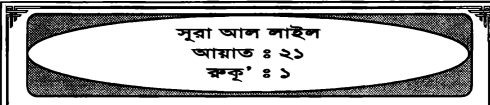
- ৮. অর্থাৎ সামৃদ জাতি হযরত সালেহ (আ)-এর নবুওয়াতকে মিখ্যা গণ্য করলো। তাদের হেদায়াতের জন্যই তাঁকে পাঠানো হয়েছিল। তারা তাঁর বিরুদ্ধে বিদ্রোহী কার্যক্রম তরু করলো। তাদের দাবী অনুসারে আল্লাহর পক্ষ থেকে নিদর্শন আসার পরও তারা বিদ্রোহমূলক আচরণ ত্যাগ করলো না।
- ৯. সামৃদ জাতির লোকেরা হযরত সালেহ (আ)-এর নবুওয়াতের সপক্ষে আল্লাহর পক্ষ থেকে মুজিযা দাবী করলো। অতপর নবী আল্লাহর হুকুমে পাথরের মধ্য থেকে একটি জীবন্ত উটনী তাদের সামনে হাযির করলেন। তিনি তাদেরকে বলে দিলেন যে, আল্লাহর এ উটনী নিজ ইচ্ছামত ঘুরে বেড়াবে। একদিন সে একা কৃপের পানি পান করবে, অন্য দিন তোমরা তোমাদের পত সমেত কৃপের পানি পান করবে। খবরদার, তোমরা তার গায়ে হাত লাগাবে না; যদি তার ব্যতিক্রম করো তাহলে তোমাদের উপর কঠিন আযাব বর্ষিত হবে। তারা কিছুদিন সালেহ (আ)-এর সতর্কতা মেনে চললো; কিছুদিন যেতে না যেতেই তারা তাদের সরদার বড় শয়তানকে ডেকে উটনীটিকে শেষ করে দেয়ার জন্য বললো। আর সে উটনীটিকে হত্যা করলো। ফলে তাদের উপর আপতিত হলো আল্লাহর আযাব। এক বিকট বজ্বধ্বনিতে তারা নিজ গৃহেই মরে পড়ে থাকলো।
- ১০. তারা উটনীকে হত্যা করার পরও অনুশোচনার পরিবর্তে সালেহ (আ)-এর কাছে দাবী করলো যে, যে আযাবের ভয় তুমি আমাদেরকে দেখিয়েছিলে, তা কোথায়, নিয়ে এসো। সালেহ (আ) তাদেরকে বললেন—তিন দিন তোমরা নিজ গৃহে আরাম-আয়েশে

কাটাও, এটা এমন একটি সতর্কবাণী যা মিখ্যা হবার নয়। সূরা আ'রাফের ৬৫ ও ৭৭ আয়াতে এ সম্পর্কিত আলোচনা রয়েছে।

১১. অর্থাৎ আল্লাহ তাআলা সবার উপর কর্তৃত্বশীল। সূতরাং কোনো জাতির বিরুদ্ধে পদক্ষেপ নিতে গিয়ে তার পরিণাম সম্পর্কে চিন্তা করার কোনো প্রয়োজন পড়ে না। কারণ সামৃদ জাতির উপর আপতিত শান্তির প্রতিক্রিয়া দেখাতে পারে এমন কোনো শক্তিতো নেই।

#### সুরা আশ শাম্সের শিক্ষা

- ১. आल्लार ठाषामा এ সূরায় প্রথমত আমাদের দৃষ্টির সামনে প্রতিনিয়ত প্রকাশমান ছয়টি জ্ঞিনিসের কসম করে যে পরবর্তী কথাটি বদছেন, তা অত্যম্ভ গুরুত্বপূর্ণ। পরবর্তী কথাটির গুরুত্ব আমাদের সামনে তুলে ধরার জন্যই এখানে উল্লিখিত জিনিসগুলোর কসম করেছেন। সূতরাং আমাদেরকে অবশ্যই তার গুরুত্ব অনুধাবন করতে হবে।
- ২. बिठीग्रज, 'नारुम' जथा मानूरसत राजि मखात कमम करत स्मिट छत्वपूर्ण कथांि वना स्टाइस्ट्र र्य, मानूरसत প্रकृতिरज जिनि मृत्मा विभन्नोजम्भी देविष्ठा ও यागाजा मृष्टिगज्जात स्माम करत (एएल) मिराइक्त। मूजताः श्रीजिंग मानूरसत मर्पा এ मृत्मा यागाजा-श्रवणा विमामान। जात जास्ला—भाभ-भूगा, नाग्न-जनाग्ना ও जान-मस्मित भार्यकाराथ ও जा कतात यागाजा-श्रवणा।
- ৩. উল্লিখিত কসমসমূহের জবাব তথা সিদ্ধান্ত হলো—পাপ-পুণ্য, ন্যায়-অন্যায় ও ভাল-মন্দের পার্থক্যবোধ যেহেতু মানুষের সৃষ্টিগত বৈশিষ্ট্য, সেহেতু মানুষ এ বোধ তথা অনুভূতিকে কাজে লাগিয়ে পুণ্য করা ও পাপ থেকে বেঁচে থাকার মাধ্যমে নিজেকে পরিস্কদ্ধ করে আখেরাতে সফলতা অর্জন করতে পারে। অতএব আমাদেরকে আখেরাতের সফলতার জন্য উল্লিখিত পথেই অগ্রসর হতে হবে।
- আমরা যদি পাপ খেকে বেঁচে থেকে পুণ্যে পথে এগিয়ে যেতে না পারি তাহলে আখেরাতে আমাদেরও ব্যর্থতা অনিবার্য। সুতরাং আমাদেরকে এ ব্যাপারে সদা-সচেতন থাকতে হবে।
- ৫. মানুষের ব্যক্তিসন্তায় পাপ-পুণ্যের ঝোঁক-প্রবণতা ও যোগ্যতা-ক্ষমতা থাকলেও পাপ থেকে বেঁচে থেকে পুণ্য কাজে নিয়োজিত হওয়া সম্ভব নয়; কেননা পাপ বা পুণ্যের বিস্তারিত জ্ঞান তার মধ্যে নেই। আর তাই মানুষ আল্লাহ প্রেরিত নবী-রাসুলদের মাধ্যমে আগত ওহীর প্রতি মুখাপেক্ষী। সুতরাং আমাদেরকেও পাপ-পুণ্যের সুবিস্তুত জ্ঞানের জ্বন্য ওহীর শিক্ষা অর্জন করতে হবে।
- ७. ওহীর শিক্ষা তথা আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুন্নাহর শিক্ষা অর্জন ও অনুসরণ করতে ব্যর্থ হলে অথবা তার বিরোধী হলে অতীতের জাতিসমূহের মত দুনিয়ার জীবনে বিপর্যয় এবং আখেরাতের চূড়ান্ত ব্যর্থতা অনিবার্য। অতএব আল্লাহর কিতাব আল কুরআন ও রাস্লের হাদীসের জ্ঞান অর্জন ও সে অনুসারে আমাদের জীবন গড়তে হবে।
- ৭. 'সামৃদ' জাতি যেমন ওহীর শিক্ষা গ্রহণ ও অনুসরণ করতে ব্যর্থ হয়েছে ; অধিকজু তাদের নবীর বিদ্রোহী হয়ে গিয়ে নবীকে কষ্ট দিয়েছে, পরিণামে দুনিয়াতে তাদের উপর নেমে এসেছে বিপর্যয়। আর পরকাশীন অন্তহীন শান্তিতো রয়েছেই। আমাদেরকে সামৃদ জাতির ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে।
- ৮. সূতরাং দুনিয়ায় শান্তি লাভ ও আখেরাতের কঠিন আযাব থেকে যুক্তি লাভের মাধ্যমে আল্লাহর সন্তোষ লাভ করতে হলে ওহীর শিক্ষা তথা নবী-রাসুলদের আনীত শিক্ষা অর্জন করে সে অনুযায়ী ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রকে পরিকদ্ধ করার সংখ্যামে নিজেকে নিয়োজিত করতে হবে।



#### নামকরণ

'লাইল' অর্থ রাত। সূরার প্রথম আয়াতের প্রথম শব্দটিকেই এ সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

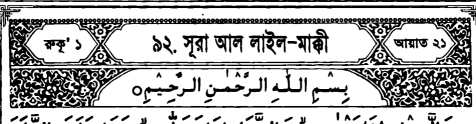
সূরা আশ শামস্ ও অত্র সূরার বিষয়বস্তুর মিল রয়েছে। তাই বলা যায় উভয় সূরার নাযিলের সময়কালও একই। উভয় সূরাই রাস্লুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াতের প্রাথমিক যুগে মক্কায় নাযিল হয়েছে।

#### আন্দোচ্য বিষয়

পূর্ববর্তী সূরার মত—মানব জীবনের দুটি ভিন্ন ভিন্ন পথের পার্থক্য এবং উক্ত পথ দুটিতে চলার পরিণাম ফলের ভিনুতা বর্ণনা করাই এ সূরারও মূল আলোচ্য বিষয়। আলোচ্য বিষয়ের আলোকে সূরাটিকে দু'ভাগে ভাগ করা যায়। প্রথম থেকে একাদশ আয়াত পর্যন্ত একটি ভাগ; আর দ্বাদশ আয়াত থেকে সূরার শেষ পর্যন্ত অপর ভাগ। প্রথম ভাগে বলা হয়েছে যে, মানুষের সার্বিক প্রচেষ্টা ও কর্ম-তৎপরতা নৈতিক দৃষ্টিকোণ থেকে এমনই পরস্পর বিরোধী যেমন রাত ও দিন এবং নারী ও পুরুষের একটি অপরটির বিরোধী। অতপর मानुरमत विभाग প্রচেষ্টা ও কর্মতৎপরতা থেকে পরস্পর বিরোধী তিনটি করে বৈশিষ্ট্য উদাহরণ স্বরূপ পেশ করা হয়েছে। যেমন-(ক) দান-সদকা, (খ) আল্লাহ ভীতি ও তাকওয়া অবলম্বন এবং (গ) সংবৃত্তিকে কল্যাণকর বলে মেনে নেয়া। এর বিপরীতে রয়েছে (ক) কৃপণতা, (খ) আল্লাহর অসন্তোষ সম্পর্কে বেপরওয়া হওয়া এবং (গ) ভাল কথা ও কাজকে মিথ্যা গণ্য করে অমান্য করা। উপরোক্ত প্রথম তিনটি নৈতিক গুণের বিপরীতে রয়েছে পরবর্তীতে উল্লেখিত তিনটি নৈতিক গুণ। প্রথমোক্ত গুণগুলোর সম্পূর্ণ বিপরীত যেমন শেষোক্ত গুণগুলো তেমনি এগুলোর ফলাফলও বিপরীত হতে বাধ্য। প্রথমোক্ত বৈশিষ্ট্য অর্জনকারীদের জন্য আল্লাহ ভাল পথে চলাকে সহজ করে দেন ; অপরদিকে শোষোক্ত বৈশিষ্ট্য অর্জনকারীদের জন্য বাঁকা পথে চলাকে তিনি সহজ করে দেন। অর্থাৎ কৃপণতা, আল্লাহর অসন্তোষের ব্যাপারে বেপরওয়া এবং ভাল কথা ও কাজকে মিথ্যা গণ্য করার কারণে তাদের জন্যভাল কাজকরা কঠিন হয়ে যাবে।তাদের আখেরাতের জীবন ধ্বংস হয়ে যাবে; আর তখন তাদের ধন-সম্পদের প্রাচুর্য কোনো কাজেই আসবে না।

দ্বিতীয় ভাগেও অনুরূপ তিনটি মৌলিক তত্ত্ব পেশ করা হয়েছে। এক, আল্লাহ মানুষকে দুনিয়ার এ পরীক্ষাক্ষেত্রে সঠিক পথ বুঝিয়ে দেয়ার দায়িত্ব নিজেই গ্রহণ করেছেন। দুই,

হিংকাল ও পরকাল উভয়ের নিরংকৃশ মালিকানা আল্লাহর। মানুষ এ দৃ'য়ের যেটাই চাইবে, আল্লাহ তা-ই দেবেন। এখন মানুষ নিজেই সিদ্ধান্ত নেবে, সে আল্লাহর নিকট ইহকাল চাইবে, না পরকাল চাইবে। তিন, আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসূল ও তাঁর কিতাবের মাধ্যমে যে কল্যাণকর পথ দেখিয়েছেন, যে দুর্ভাগা তাকে মিধ্যা গণ্য করে উল্টো পথে চলবে তার জন্য জাহান্নাম প্রতীক্ষারত। পক্ষান্তরে, যে মুন্তাকী আল্লাহর সন্তোষ লাভের উদ্দেশ্যে নিজের জ্ঞান-মাল আল্লাহর পথে কল্যাণকর কাজে ব্যয় করবে, আল্লাহ তার প্রতি সন্তুষ্ট হবেন এবং সেও তাঁর দান পেয়ে পরিতৃষ্ট হবে।



۞ وَالَّـيْلِ إِذَا يَغْشَى ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ۞ وَمَا خَلَقَ النَّكَرَ

কসম রাতের যখন তা (সব কিছু) ঢেকে ফেলে। ২. কসম দিনের যখন তা
 আলোকোজ্জ্বল হয়। ৩. কসম তাঁর যিনি সৃষ্টি করেছেন নর

### 

৫. অতএব যে লোক দান করেছে (ধন-সম্পদ) এবং ভয় করেছে (আল্লাহকে) ;

@وَصَـنَّقَ بِالْكُسْنِي أَ فَسَنْيَسِّرُهُ لِـلْيُسْرِي أَ وَأَمَّا مَنْ

৬. আর উত্তম ও সুন্দরকে সত্যরূপে গ্রহণ করেছে ; ২ ৭. আমি সুগম করে দেবো তার সহজ পথে চলাকে । ৬. আর যে

১. 'অবশ্যই তোমাদের চেষ্টা-সাধনা বিভিন্ন প্রকারের।' এটাই হলো উপরোক্ত তিনটি বিষয়ের কসমের জবাব। অর্থাৎ একথাটি বলার জন্যই উল্লিখিত তিনটি বিষয়ের কসম করা হয়েছে। রাত ও দিন এবং পুরুষ ও নারী যেমন ভিন্ন ভিন্ন প্রকৃতির; আর এগুলোর প্রতিক্রিয়া ও ফলাফল যেমন ভিন্ন প্রকৃতির তেমনি মানুষের চেষ্টা-সাধনাও একে অপরের থেকে ভিন্ন পথে এবং ভিন্ন লক্ষে হয়ে থাকে। অতএব তাদের চেষ্টা-সাধনার ফলাফলও ভিন্ন হতে বাধ্য।

## بَحِلَ وَاسْتَفْنِي ٥ وَكَنَّبَ بِالْكُسْنِي ٥ فَسَنْيَسِّوهُ لِلْفُسْرِي ٥

কৃপণতা করেছে এবং বেপরওয়াভাব দেখিয়েছে ; ৯. আর উত্তম ও সুন্দরকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে ;<sup>8</sup> ১০. আমি সুগম করে দেবো তার কঠিন পরিণামের পথে চলাকে।<sup>৫</sup>

بخل - কৃপণতা করেছে; اسْتَغْنَى : -বে-পরওয়াভাব দেখিয়েছে। -بخل -আর ;
- بَخل -মথ্যা সাব্যন্ত করেছে ; الله -سنى -بالله -سنى -بالله -سنى - উত্তম ও সুন্দরকে।
- الله - بالله -

- ২. উল্লেখিত েও ৬ আয়াতে মানুষের সার্বিক কল্যাণের জন্য একান্ত প্রয়োজনীয় তিনটি গুণের উল্লেখ করা হয়েছে, যেগুলোর মধ্যে সকল গুণাবলী সন্নিবেশিত রয়েছে। প্রথম হলো—মানুষ যেন অর্থের মোহে পড়ে অর্থলিন্সায় ডুবে না যায় ; বরং সে যেন নিজের অর্থ-সম্পদ সাধ্যমত আল্লাহর দীনের পথে এবং আল্লাহর বান্দাহদের কল্যাণে ব্যয় করে। দ্বিতীয়ত, সে যেন দুনিয়ার জীবনে সকল কাজে সদা-সর্বদা আল্লাহর ভয় মনে রেখে জীবন যাপন করে। তৃতীয়ত, সে যেন উত্তম ও সুন্দরকে সত্য বলে মেনে নেয়। এটা অত্যন্ত ব্যাপক কথা। বিশ্বাস, নৈতিক চরিত্র ও কাজ—এ তিনটিই এর অন্তর্ভুক্ত। বিশ্বাসের ক্ষেত্রে উত্তম ও সুন্দরকে সত্য বলে মানা হলো—শিরক, কৃষ্ণর ও নান্তিক্যবাদ ত্যাগ করে তাওহীদ রিসালাত ও আখেরাতকে মেনে নেয়া ; আর নৈতিক চরিত্র ও কাজের ক্ষেত্রে উত্তম ও সুন্দর হলো আল্লাহ ও তাঁর রাসূল যে পদ্ধতি দিয়েছেন তা। অতএব এ ক্ষেত্রে মানুষকে মানব রচিত সকল নৈতিকতা ও কর্মনীতিকে বাদ দিয়ে উক্ত পদ্ধতিকেই সত্য বলে মেনে নিতে হবে।
- ৩. 'সহজ পথ' দ্বারা বুঝানো হয়েছে মানুষের স্বভাব-প্রকৃতির সাথে মিল রয়েছে এমন পথকে। কারণ এ পথে চলতে গিয়ে বিবেকের সাথে দ্বন্-সংগ্রামে লিপ্ত হতে হয় না। এমন কি মানুষের দেহ ও অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের উপরও জাের খাটানাের প্রয়াজন পড়ে না, কেননা দেহ ও অংগ-প্রত্যংগকে এ জন্যই সৃষ্টি করা হয়েছে। পাপ-পূর্ণ জীবনে যেমন প্রতি পদে সংঘাত-সংঘর্ষ ও অনিশ্চয়তা-আশংকা থাকে এ পথে চলতে মানুষকে তেমন ধরনের বাধা-সংঘাতের মুখামুখি হতে হয় না; বরং মানুষের সমাজে প্রতি পদে সহানুভূতি, সহযোগিতা, প্রেম-ভালবাসা ও সম্মান লাভ করা যায়। 'সহজ পথ' দ্বারা এটাই বুঝানাে হয়েছে। যারা এপথে চলেছে তারাই এটা বুঝতে পেরেছে।

আর এ পথে চলাকে সুগম করে দেয়ার অর্থ হলো—মানুষ যখন এ উত্তম ও সুন্দর পথকে সত্য বলে মেনে নিয়ে এ পথে চলা শুরু করে তখন আল্লাহ তার এ পথ চলাকে সুগম করে দেন। সে যখন আর্থিক কুরবানী ও ত্যাগের মানসিকতা নিয়ে দীনের পথে এগিয়ে চলে, তখন সামনে কোনো কষ্ট-কাঠিন্য ও প্রতিবন্ধকতা যা-ই আসুক না কেন তা সে সহজেই উপড়ে ফেলে তার লক্ষপাণে এগিয়ে যেতে পারে। এটা তাঁর নিকট কোনো কঠিন মনে

## وَمَا يُعْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدّى ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَـلْهُلِّي وَأَ

১১. আর তার ধন-সম্পদ কোন্ কাজে আসবে যখন সে (জাহান্নামের) খাদে পড়ে যাবে ? ১২. নিক্য়ই পথের দিশা দেখানো আমার দায়িত্ব। ৭

্র - আর ; مال +ه)-مَالُكَ काজে আসবে ; مَالُكَ काজে আসবে ; مال +ه)-তার ধন-رال - (مال +ه)-তার ধন-رال - তার ধন-رال - তার ধন-راب - তার দিশা দেখানে দিশা দেখানে ।

হয় না। অবশ্য এ পথে চলতে শুরু করার পূর্বে শয়তান এ পথে চলাকে বিপদজনক, ভীতিপ্রদ ও অসম্ভব বলে তার সামনে তুলে ধরে; কিন্তু মানুষ যখন শয়তানের সকল প্রকার কূট-কৌশল ব্যর্থ করে দিয়ে এ পথে যাত্রা শুরু করে, তখন শয়তানের প্রচারণা মিধ্যা হিসেবে প্রমাণিত হয়।

- 8. দ্বিতীয় পথটি হলো সেই পথ যার পরিণাম অত্যন্ত কঠিন। যেসব লোক এ পথে চলার চেষ্টা-সাধনা করে, আল্লাহ তাআলা তাদের এ পথে চলাকে সহজ করে দেন। যারা এ পথের যাত্রী তারা আল্লাহর পথে, জনকল্যাণমূলক কাজে অর্থ ব্যয় করতে চায় না। তারা পাপাচারে আল্লাহর অসন্তুষ্টিকে ভয় করে না। তারা সত্য ও সুন্দরকে সত্য বলে মেনে নেয় না। অপরদিকে তারা নিজের আরাম-আয়েস ও বিলাসিতায় যাচ্ছেতাই অনর্থক অর্থ ব্যয় করতে রাজী নয়। আর যদিও বা কিছু ব্যয় করতে রাজী হয়, তবে তাতে নিহিত থাকে বৈষয়িক নাম-যশ-খ্যাতি লাভের গোপন ইচ্ছা। আল্লাহর সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির কোনো তোয়াক্কাই তারা করে না। এসব লোককে আল্লাহ তাদের ইচ্ছানুসারে চলতে সুযোগ করে দেন, যাতে করে তারা এ কঠিন পরিণামের পথে এগিয়ে যেতে পারে এবং তার বিষময় ফল ভোগ করতে পারে।
- ৫. এ পথকে কঠিন বলা হয়েছে এজন্য যে, এ পথ আল্লাহর দেয়া স্বাভাবিক বিধানের বিরোধী। এ পথের পথিককে সদা-সর্বদা আইন, ন্যায়-নীতি, সততা, বিশ্বস্ততা, চারিত্রিক পবিত্রতা এবং সমাজ-পরিবেশের সাথে যুদ্ধ-সংঘর্ষে লিপ্ত থাকতে হয়। তার দ্বারা মানবজাতির কল্যাণের পরিবর্তে তার নিজের স্বার্থসিদ্ধি ও লোভ-লালসা পূর্ণ হয়। সে অন্যের অধিকার ও মর্যাদার উপর হস্তক্ষেপ করে, ফলে সে লাঞ্ছিত ও ঘৃণিত জীবে পরিণত হয়। সে দুর্বল হলে এসব কার্যকলাপের জন্য বিভিন্ন ধরনের অপমানকর শাস্তি তাকে ভোগ করতে হয়। আর সফল হলে মানুষ তাকে অন্তর থেকে সম্মান করে না। প্রকাশ্যে তার প্রভাব-প্রতিপত্তির সামনে মাথা নত করলেও অন্তরে তাকে ও তার সংগী-সাথীদেরকে একজন বজ্জাত ও দর্বৃত্ত হিসেবে ঘৃণা করে। এ পথ শিরক ও কৃফরের পথ। সর্বোপরি এটা জাহান্নামের পথ।

আর এ কঠিন পথে চলা সুগম করে দেয়ার অর্থ সংপথে তথা সহজ্ঞ পথে চলার সুযোগ তার নিকট থেকে ছিনিয়ে নেয়া হবে। অসংপথে চলার জন্য অসংখ্য দরজা তার জন্য খুলে দেয়া হবে, যা তার একান্ত কাম্য।

## ٥ إِنَّ لَنَا لَسِلْاخِرَةً وَالْأُولِي ﴿ فَانْسِنَ رَتُكُرْنَارًا تَلَقَّى أَ

১৩. আর অবশ্যই আমারই অধিকারে পরকাল ও ইহকাল। ১৪. তাই আমি লেলিহান আগুন সম্পর্কে তোমাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছি।

### @ لَا يَصْلُهَا إِلَّا الْاَشْقَى ﴿ الَّذِي كَنَّابَ وَ تَصَوَلَّى ٥ الَّذِي كَنَّبَ وَ تَصَوَلَّى ٥

১৫. তাতে প্রবেশ করবে না সেই হতভাগ্য ছাড়া ; ১৬. যে মিথ্যা আরোপ করেছে (নবীর প্রতি) এবং মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে (ঈমান আনা থেকে)।

وَ ; আবশ্যই ; البال الباخرة ) - اللخرة ; আমারই অধিকারে ; وَ ﴿ - अवग्यं हे ; البال الباخرة ) - اللخرة ; अवग्यं हे हें विकास हैं कि ना कि ना हैं कि ना है कि ना हैं कि ना हैं कि ना है कि ना ह

- ৬. অর্থাৎ তাকে তো মরতে হবে। সেতো আর চিরঞ্জীব নয়। তখন তার স্থান হবে জাহান্নামের গর্তে। তখন তার ধন-সম্পদ ও দালান-কোঠা তার কি কাজে লাগবে ? এগুলো নিয়ে তো আর সে কবরে যেতে পারবে না। আর এসব সেখানে অচল পণ্য।
- ৭. অর্থাৎ মানুষের স্রষ্টা যখন আমি, তখন তাদেরকে পথের সন্ধান দেয়াও আমার দায়িত্ব। তাই আমি যুগে যুগে নবী-রাসূলদের মাধ্যমে তা জানিয়ে দিয়েছি। কোন্ পথ সঠিক, কোন্ পথ ভুল; কোন্টি নেক কাজ, কোন্টি শুনাহের কাজ; কোন্টি হালাল, কোন্টি হারাম—এসব কিছুই তোমাদেরকে জানিয়ে দেয়া হয়েছে।

অর্থাৎ বাঁকা পথ যখন রয়েছে, তখন সোজা পথ দেখানোর দায়িত্ব আল্লাহ নিজেই নিয়েছেন।

- ৮. এ বাক্যটির কয়েকটি অর্থ হতে পারে এবং সবগুলো অর্থই সঠিক ও যথার্থ—
- (ক) দুনিয়া থেকে আখেরাত পর্যন্ত তুমি আমার হাতের মুঠোয় বন্দী। কোনো একটি পর্যায়েও তুমি তা থেকে মুক্ত নও ; কেননা উভয়টির মালিক আমি।
- (খ) তোমরা আমার দেখানো পথে চল আর নাই চল, তাতে আমার কোনো লাভ-ক্ষতি নেই। কারণ আমার মালিকানা ও পরকাল বিস্তৃত। তোমরা যদি এ পথে চল, তাহলে তোমাদেরই কল্যাণ। আর যদি ভুল পথে চল তোমরাই ধ্বংস হয়ে যাবে। তোমাদের মানা আর না মানায় আমার মালিকানায় বৃদ্ধি-ঘাটতি হবে না।
- (গ) উভয় জগতের মালিক যেহেতু আমি, তাই তোমরা দ্নিয়া চাইলেও তা পেতে পার ; আর পরজগত চাইলে তাও এখান থেকে অর্জন করে নিতে পার।

# وَ سَيُجَنَّبُهَا الْإِنْكَ قَى ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مَالَكَ يُتَزِّكِي ٥ الَّذِي مَالَكَ يَتَزَّكِي ٥

১৭. আর তা থেকে অবশ্যই দূরে রাখা হবে পরম মুন্তাকীকে ; ১৮. যে আত্মন্তদ্ধি লাভের উদ্দেশ্যে তার সম্পদ দান করে।

@ وَمَا لِأَحَدٍ عِنْكَ مَ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى قُ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجُهِ

১৯. আর নেই কারো তার প্রতি কোনো অনুগ্রহ, যার প্রতিদান তাকে দিতে হবে ; ২০. তবে (সে করেছে) সন্তুষ্টি লাভের আশায়

### رَبِّهِ الْأَعْلَ أَوْلَسُوْفَ يَوْنَى خُ

তার মহান প্রতিপালকের। ১০ ২১. আর অচিরেই তিনি (তার প্রতি) সন্তুষ্ট হবেন। ১১

(سیجنب+ها)-سیبجنبها ; আর ; الاتنقی ; আর بخنبها و الاتنقی - الاتنقی - الاتنقی - الاتنقی - الاتنقی - الدی - الدی

৯. এখানে 'আশকা' দ্বারা চরম হতভাগ্য এবং 'আত্কা' দ্বারা পরম পরহেযগার বুঝানো হয়েছে। এ দুটো চরিত্র পরস্পর বিরোধী। এ দুটোকে পাশাপাশি উল্লেখ করে এ দুটোর পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে। এক ব্যক্তি আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের সমস্ত শিক্ষাকে অমান্য-উপেক্ষা করে চলে, তার পরিণাম তো জাহানামই হবে। আর যে জাহানামবাসী হবে সে চরম হতভাগা ছাড়া আর কি হতে পারে। অপর ব্যক্তি আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রদর্শিত পথে চলে নিঃস্বার্থভাবে তাকে দেয়া সম্পদ সে পথে ব্যয় করে নিজেকে পরিতদ্ধ করে নেয়, সে-ই তো পরম মুন্তাকী, তার পরিণম তো আর হতভাগার মত হতে পারে না। অবশ্যই সে জানাতের অধিকারী হবে।

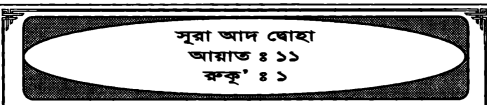
১০. এখানে পরম মৃত্তাকী ব্যক্তির সুস্পষ্ট বিস্তৃত বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করা হয়েছে। মৃত্তাকী ব্যক্তি নিজের অর্থ-সম্পদ যাদের কল্যাণে ব্যয় করে, তাদের নিকট সে পূর্ব থেকে তার উপর কৃত কোনো অনুগ্রহ জালে আবদ্ধ নয়, যার বদলা সে এখন দিচ্ছে। অথবা ভবিষ্যতে তাদের নিকট থেকে কোনো স্বার্থ উদ্ধার হবে, সেজ্ঞন্য তাদেরকে উপহার-উপটোকন দিচ্ছে—ব্যাপার এমনও নয়; বরং সে তার প্রতিপালকের সন্তুষ্টি লাভের জন্যই নিজের ধন-সম্পদ দৃঃস্থ মানুষের কল্যাণে ব্যয় করে। আল্লাহর সন্তোষই তার একমাত্র লক্ষ।

- ত ধরনের কাজের সর্বোৎকৃষ্ট উদাহরণ হচ্ছে হ্যরত আবু বকর (রা) কর্তৃক নির্যাতিত গোলাম ও বাঁদীদের আ্যাদ করা, সেই সময় ইসলাম গ্রহণ করার অপরাধে মক্কার কাফের ধনিক শ্রেণী অসহায় গোলাম-বাঁদীদের উপর যে অকথ্য নির্যাতন চালাচ্ছিল তা থেকে তাদেরকে মুক্তি দানের জন্য হ্যরত আবু বকর (রা) নিজের অর্থ-সম্পদ অকাতরে আল্লাহর সম্ভুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে ব্যয় করেছিলেন।
- ১১. অর্থাৎ আল্লাহ অবশ্যই তাঁর প্রতি সন্তুষ্ট হয়ে যাবেন। অথবা, অচিরেই আল্লাহ তাঁকে এমন কিছু দেবেন যার ফলে সে সন্তুষ্ট হয়ে যাবে। এ দুটো অর্থই এখানে হতে পারে, আর দুটোই সঠিক।

### স্রা আল লাইলের শিক্ষা

- ১. অত্র সুরায় আল্লাহ তাআলা রাত ও দিন এবং নর ও নারী—এ চারটি জিনিসের কসম করে পরবর্তীতে ৪নং আয়াতে বর্ণিত কথাটির শুরুত্ব বুঝিয়েছেন। সুতরাং আমাদেরকে ৪নং আয়াতে বর্ণিত কথাটি অত্যন্ত গুরুত্বের সাথে গ্রহণ করতে হবে।
- ২. সমগ্র মানব জাতির চেষ্টা-প্রচেষ্টা ও শ্রম-সাধনা দুটো পরস্পর বিরোধী পথে পরিচালিত। পথ যেহেতু দুটো এবং বিপরীত দিকে চলে গেছে; সূতরাং এ দু' পথের পথিকরা একই গন্তব্যে পৌছবে না, পৌছতে পারে না। অতএব আমাদেরকে এখান থেকেই আমাদের গন্তব্যস্থল স্থির করে নিতে হবে।
- ৩. একটি পথের যাত্রীদের বৈশিষ্ট্য হলো—যারা তাদেরকে প্রদণ্ড সম্পদ থেকে আল্লাহর সন্তুষ্টির উদ্দেশ্যে আল্লাহর দেখানো খাতে ব্যয় করে, সর্বকাজে আল্লাহর সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির ভয় মনে রাখে, আর যা কিছু আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের মতে উত্তম ও সুন্দর তাকেই সত্য হিসেবে গ্রহণ করে। অতএব আমাদেরকেও এ বৈশিষ্ট্যগুলো অর্জন করতে হবে।
- 8. উল্লিখিত পথে চলার পূর্বে পথটিকে যতই কঠিন ও দুর্গম মনে হোক না কেন, প্রকৃতপক্ষে এ পথে চলাই সহজ ও সর্বদিক থেকে নিরাপদ। কারণ আমরা যদি এ পথে চলার জন্য নিজেরা সিদ্ধান্ত নিয়ে এগিয়ে চলি, তবে আল্লাহ বলেছেন যে, তিনি স্বয়ং এ পথে চলাকে সহজ করে দেবেন। আমাদেরকে শুধুমাত্র সিদ্ধান্ত গ্রহণ ও যাত্রা শুরু করতে হবে।
- ৫. বিপরীত পথের যাত্রীদের বৈশিষ্ট্য হলো—তারা তাদেরকে দেয়া ধন-সম্পদ আল্লাহর দেখানো জনকল্যাণমূলক কাজে ব্যয় করতে কার্পণ্য করে; নিজেদের কোনো কাজে আল্লাহর সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির কোনো পরওয়া করে না এবং আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের নির্দেশিত উত্তম ও সুন্দর বিষয়গুলোকে সত্য বলে মেনে নেয় না। অবশ্যই এ পথে চলতে চাইলে তাও আল্লাহ সুযোগ করে দেবেন। আমাদেরকে সতর্ক থাকতে হবে যেন এসব বদগুণ আমাদের মধ্যে সৃষ্টি না হয়; আর পূর্ব থেকে এসব যদি আমাদের মধ্যে থেকেও থাকে, তাঁহলে তা পরিত্যাগ করতে হবে।
- ৬. আমাদেরকে স্বরণ রাখতে হবে যে, দুনিয়ার সম্পদের আখেরাতে কোনো কানাকড়িও মূল্য নেই। সম্পদ যদি আখেরাতের চিরন্তন জীবনে জাহান্নামের কঠিন শাস্তি থেকে রক্ষাই না করতে পারে, তা হলে তা কোনো কাজেই আসবে না। বরং তখন তা শাস্তির মাত্রা বাড়িয়ে দেবে।
- ৭, স্বরণ রাখতে হবে ইহকাল-পরকাল উভয়ের একচ্ছত্র মালিকানা আল্লাহর। সুতরাং তাঁর আওতা ছেড়ে অন্য কোথাও পালাবার কোনো পথ নেই। পথতো শুধুমাত্র উল্লিখিত দুটোই। সুতরাং সময় থাকতে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের দেখানো পথেই চলা সর্বদিক থেকে বুদ্ধিমানের কাজ।

- ্র ৮. শ্বরণ রাখতে হবে জাহান্নামে প্রবেশকারীদের মত হতভাগ্য আর কেউ হবে না। আল্লাহরী নিকট সাহায্য চাইতে হবে, যেন এ ধরনের হতভাগ্য আমাদের না হতে হয়।
- ৯. যে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের পথ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেবে সেই হতভাগাই জাহান্নামে প্রবেশ করবে ; অপর দিকে যে সকল প্রকার দুনিয়াবী স্বার্থ থেকে মুক্ত হয়ে কেবলমাত্র আল্লাহর সম্ভোষ অর্জনের লক্ষে তার সকল চেষ্টা-সাধনা নিয়োজিত করবে, সেই জাহান্নাম থেকে মুক্তি অর্জন করবে।
- ১০. এমন ব্যক্তির প্রতি আল্লাহ অবশ্যই সন্তুষ্ট হবেন এবং আল্লাহ তাঁকে এমন নিয়ামত দান করবেন যাতে সেও আল্লাহর প্রতি সন্তুষ্ট হয়ে যাবে।



#### নামকরণ

অন্য অনেক স্রার মত এ স্রারও প্রথম শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

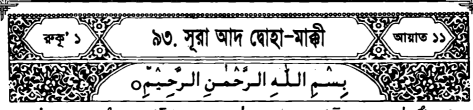
#### নাযিলের সময়কাল

আলোচ্য বিষয় থেকে জানা যায় যে, রাস্লুল্লাহ (স)-এর মাক্কী জীবনের প্রথম দিকে এ সূরা নাযিল হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স)-এর প্রতি ক্রমাগত ওহী আসতে থাকলে তাঁর সায়ু তা সহ্য করতে সক্ষম হতো না; তাই আল্লাহ তাআলা ওহী নাযিলের ধারাবাহিকতায় কিছুটা বিরতী দেয়ার মাধ্যমে তাঁকে আরাম ও প্রশান্তি দেয়ার উদ্দেশ্যে কয়েক দিন ওহী নাযিল বন্ধ রাখলেন; কিছু রাস্লুল্লাহ (স) অত্যন্ত অন্থির হয়ে পড়েছিলেন। তাঁর মনে আশংকা সৃষ্টি হলো যে, আল্লাহ বুঝি তাঁর কোনো কাজে অসন্থুষ্ট হয়ে তাঁকে পরিত্যাগ করেছেন। এজন্য তাঁকে সান্ধ্বনা দেয়ার উদ্দেশ্যে এ সূরা নাযিল হয়েছে। নবুওয়াতের প্রথম দিকে এ অবস্থার উদ্ভব হয়েছিল।

#### আলোচ্য বিষয়

ওহী নাথিলের ধারবাহিকতায় মাঝখানে কয়েক দিনের বিরতীর কারণে রাস্পুল্লাহ (স)-এর মনে যে পেরেশানী সৃষ্টি হয়েছিল, সে জন্য তাঁকে সাস্ত্বনা দেয়াই এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয়। আল্লাহ তাআলা তাঁকে সাস্ত্বনা দিয়ে এরশাদ করেছেন যে, আপনার প্রতিপালক আপনাকে পরিত্যাগ করেননি এবং আপনার প্রতি তিনি অসম্ভুষ্টও নন। দীনের দাওয়াতের প্রথম পর্যায়ে আপনি যেসব সংকটের মুখোমুখি হচ্ছেন, ক্রমান্বয়ে পরবর্তীতে আপনি অবশ্যই উন্নত অবস্থায় পৌছবেন। কিছু দিনের মধ্যেই আল্লাহ আপনাকে এমন ফলাফল দেখাবেন যাতে আপনি খুশী হয়ে যাবেন।

তারপর মহান আল্পাহ তাঁর প্রিয় বন্ধু মুহামাদ (স)-কে বলেন, আপনি পেরেশান হবেন না, আপনার প্রতি অসম্ভূষ্ট হওয়া বা আপনাকে পরিত্যাগ করার মত কোনো কাজই আপনি করেননি। আপনার জন্মের দিন থেকেই তো আপনার প্রতি আমার রহমতের বারি বর্ষিত হয়ে আসছে, আপনি তো ইয়াতীম ছিলেন, আমিই তো আপনার আশ্রয়ের ব্যবস্থা করেছি। আপনি তো পথ খুঁজে পাচ্ছিলেন না, পথের সন্ধান তো আমিই আপনাকে দিয়েছি। আপনি তো নিঃম্ব ছিলেন, আপনাকে আমি সম্পদশালী করেছি। অতএব, আপনি ইয়াতীমের প্রতি কঠোর হবেন না; সাহায্যপ্রার্থীদের প্রতি কয়় ব্যবহার করবেন না। আপনার প্রতিপাদকের নিয়ামতের কথা প্রকাশ কর্মন।



۞ وَالنُّعٰ عَى ١٠ وَالَّيْلِ إِذَا سَجِى ٥ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ٥

১. কসম আলোকোচ্ছ্বল দিনের।<sup>১</sup> ২. কসম রাতের যখন তা গাঢ় জাঁধারে ছেয়ে যায়।<sup>২</sup>৩. আপনার প্রতিপালক আপনাকে মোটেই ছেড়ে যাননি এবং না তিনি বেজার হয়েছেন।<sup>৩</sup>

### @وَلَـــلانِحِوَةٌ خَيْرٌ لِكَ مِنَ الْأُولِي أَوْلَسُونَ يُعْطِيْكَ رَبُّكَ

8. আর অবশ্যই আপনার জন্য পরবর্তী সময় অধিক উত্তম হবে পূর্ববর্তী সময় থেকে 1<sup>8</sup> ৫. আর অচিরেই আপনার প্রতিপালক আপনাকে এত দেবেন যে,

آل بل النبي الن

- ১. 'দ্বোহা' শব্দ দ্বারা উচ্ছ্বল দিন বুঝানো হয়েছে। কেননা এর বিপরীতে রয়েছে অন্ধকারাচ্ছন্র নিরব-নিশুতি রাত।
- ২. 'সাজা' দারা গাঢ় আঁধারে ছেয়ে যাওয়া নিরব-নিততি রাত বুঝানো হয়েছে, যখন মানুষ গভীর ঘুমে আচ্ছন্র থাকে।
- ৩. হাদীস থেকে প্রমাণিত যে, মোটাম্টি একটি দীর্ঘ সময় রাস্লুল্লাহ (স)-এর উপর ওহী নাযিল বন্ধ থাকে। এ দীর্ঘ সময়টির পরিমাণ নিয়ে মুহাদ্দিসীনে কেরামের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। সে যা-ই হোক, এ সময়টা এতটুকু দীর্ঘ ছিল যে, রাস্লুল্লাহ (স) মানসিভাবে ভেঙ্গে পড়েছিলেন। ওদিকে কাফেররাও এ নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রুপ করা তরুক করেছিল। কারণ কোনো নতুন সূরা নাযিল হলেই তিনি তা লোকদের তনাতেন। তাই বেশ কিছুদিন থেকে তিনি যখন কোনো নতুন সূরা ভনাতে পারছেন না, তখন কাফেররা ভাবলো যে, মুহাম্মাদ (স)-এর নিকট এ কালাম যেখান থেকে আসতো তার উৎস বন্ধ হয়ে গেছে। এমনকি মুশরিকরা এও বলতে তরুক করলো যে, 'মুহাম্মাদের রব তাকে পরিত্যাগ করেছে।'

# فَتُرْضَى أَلَمْ يَجِلْكَ يَتِيْمًا فَاوَى أُو وَجَدَكَ ضَالًا

আপনি তখন খুশী হয়ে যাবেন। ও ৬. তিনি কি আপনাকে পাননি ইয়াতীম হিসেবে, অতপর তিনিই (আপনার) আশ্রয়ের ব্যবস্থা করেছেন। ও ৭. আর তিনি তো আপনাকে পথ তালাশকারী হিসেবে পেয়েছেন।

কেউ কেউ বলতে লাগলো যে, 'তাঁর রব তাঁর উপর বেজার হয়ে গেছে।' এমতাবস্থায় রাস্লুল্লাহ (স) অত্যন্ত দৃঃখ ভারাক্রান্ত ও ব্যথিত হয়ে পড়েছিলেন। তখন আল্লাহ তাআলা স্রাটি নাযিল করে তাঁকে সান্ত্বনা দান করে এরশাদ করেছেন যে, আপনার প্রতিপালক আপনাকে পরিত্যাগ করেননি, আর না তিনি আপনার প্রতি বেজার হয়েছেন। ওহী নাযিল বন্ধ হওয়ার সাথে আপনার প্রতিপালকের সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির কোনো সম্পর্ক নেই। বরং মানুষের কল্যাণে যেমন দিনের পর রাত আসে, তেমনি ওহী নাযিলের ধারাবাহিতায়ও বিরতির প্রয়োজন বিধায় শুধুমাত্র বিরতি দেয়া হয়েছে। সূতরাং এতে আপনার মনোক্ষুণ্ণ হওয়ার প্রয়োজন নেই।

- 8. এটি একটি আগাম সুসংবাদ। যখন সমগ্র আরব জাতি ছিল নবী করীম (স)-এর বিরোধী ও শক্র। সত্যের এ অভিযানের সফলতার কোনো চিহ্নও কোথাও দেখা যাচ্ছিল না; মক্কাতে নিভূ নিভূ করে জ্বলা ক্ষীণ আলোকে নিভিয়ে দেয়ার জন্য চারদিক থেকে প্রবল ঝড় উঠেছিল। এ সময়ই আল্লাহ তাআলা তাঁর প্রিয় রাসূলকে ভবিষ্যদাণী শোনান যে, আপনার এ দীনী দাওয়াতের পরবর্তী প্রতিটি পর্যায় তার পূর্ববর্তী পর্যায় থেকে উত্তম হবে। আপনার শক্তি, সন্মান ও জনপ্রিয়তা ক্রমান্বরে বৃদ্ধি পাবে। সাথে সাথে এখানে আল্লাহর এ ওয়াদাও শামিল রয়েছে যে, পরকালে রাসূল্লাহ (স) যে মর্যাদা লাভ করবেন, তা এ দুনিয়াতে প্রাপ্ত মর্যাদা থেকে অনেক বেশি হবে।
- ৫. এ আয়াতে প্রদন্ত ভবিষ্যদ্বাণী রাস্লুল্লাহ (স)-এর জীবনকালেই বাস্তবায়িত হয়েছিল। আরবের দক্ষিণের সমুদ্র-উপকূল থেকে উত্তরে রোম সাম্রাজ্যের সিরিয়া ও পারস্য সাম্রাজ্যের ইরাক পর্যন্ত এবং পূর্বে পারস্য উপসাগর থেকে নিয়ে পশ্চিমে লোহিত সাগর পর্যন্ত সমগ্র আরব দেশ ইসলামী শাসনাধীনে চলে আসে। আরব ইতিহাসে সর্বপ্রথম এ ভূখও একটি সুসংবদ্ধ আইন ও শাসনের আওতাধীন আসে। কালেমা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ'-এর আওয়াজে সমগ্র জনপদ মুখরিত হয়ে উঠে। মুশরিকরা প্রাণপণ চেষ্টা করেও তাদের শিরকী ব্যবস্থা চালু রাখতে পারেনি। এতে করে ইসলামের বিজয়ের সামনে গণমানুষের আনুগত্যের মন্তক-ই অবনত হয়নি; বরং তাদের মন-মগজেও এক বিরাট বৈপ্লবিক পরিবর্তন আসে। জাহেলিয়াতের চরম অন্ধকারে ভূবে থাকা একটি জাতি মাত্র

## فَهَلَى ٥ وَوَجَلَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى ٥ فَأَمَّا الْيَتِيْرَ فَلَا تَقْهُو ٥

তখন তিনিই তো আপনাকে পথের সন্ধান দিয়েছেন। ১৮. আর তিনি তো আপনাকে পেয়েছেন নিঃম্ব হিসেবে, তারপর তিনি আপনাকে সম্পদশালী করেছেন। ১৯. অতএব আপনি ইয়াতীমদের প্রতি কঠোর হবেন না। ১

وَ الْمَا وَ الْمَا وَ وَ الْمَا وَ الْمُا وَ الْمَا وَ الْمُا وَالْمُا وَ الْمُا وَالْمُا وَ الْمُا وَالْمُا وَالْمُولِ وَالْمُا وَالْمُوالِمُا وَالْمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُولِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُا وَالْمُالِمُالِمِالْمِالِمُالِمُا وَالْمُالِمُالِمِالْمُالِمُا وَالْمُلْمِالْمُ

তেইশ বছরে এরূপ পরিবর্তিত হতে পারে এমন আর একটি দৃষ্টান্তও ইতিহাসে খুঁজে পাওয়া যাবে না। রাস্লুল্লাহ (স)-এর ইন্তেকালের পরও বিজয়ের এ ধারা সামনে অগ্রসরমান ছিল। এশিয়া, আফ্রিকা ও ইউরোপের এক বিরাট অংশে ইসলামের বিজয়-পতাকা উড্ডীন হয়েছিল। তৎকালীন দুনিয়ার দিকে দিকে ইসলামের প্রভাব বিস্তার লাভ করে। আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসূলকে তাঁর ওয়াদামত দুনিয়াতেই এটা দান করেছেন। আর পরকালে তো অবশ্যই তাঁকে এতকিছু দান করবেন যে, তা পেয়ে তিনি পরিতৃষ্ট হবেন; যা দুনিয়ার মানুষ কল্পনাও করতে সক্ষম নয়।

- ৬. অর্থাৎ আপনার প্রতি অসন্তুষ্ট হওয়ার মত কোনো কাজই আপনি করেননি। আপনি যখন ইয়াতীম অবস্থায় দুনিয়াতে আগমন করেন, তখন থেকেই তো আপনার প্রতি আমি দয়া-অনুগ্রহ করে আসছি। রাস্লুল্লাহ (স)-এর জন্মের ৪ মাস পূর্বে তাঁর পিতা ইন্তেকাল করেন। ছয় বছর বয়সে তাঁর স্নেহময়ী আমাজানও ইন্তেকাল করেন। অতপর আট বছর বয়স পর্যন্ত তাঁর দাদার স্নেহছায়ায় তিনি প্রতিপালিত হন। তারপর থেকে নবুওয়াত লাভের পরও দশ বছর পর্যন্ত চাচা আবু তালিব পাহাড় সম দৃঢ়তা নিয়ে তাঁর পৃষ্ঠপোষকতা করেন। তিনি রাস্লুল্লাহ (স)-এর প্রতি এমন স্নেহশীল ছিলেন যে, কোনো পিতার পক্ষেও এর চেয়ে অধিক স্নেহশীল হওয়া সম্ভব নয়। সমগ্র জাতি যখন দীনের দাওয়াত দানের কারণে তাঁর শক্র হয়ে গিয়েছিল তখন আবু তালিব তাঁর সাহায়্য-সহায়তায় সুদৃঢ় প্রাচীরের মত দাঁড়িয়ে ছিলেন। অত্র আয়াতে সেদিকেই ইংগিত করা হয়েছে।
- ৭. 'দল্লান' পথের সন্ধানরত অবস্থা। অর্থাৎ আপনি সঠিক পথটির সন্ধান করে ফিরছিলেন, আমিই তো সঠিক পথের সন্ধান আপনাকে দিয়েছি। এর অর্থ কোনো মতেই 'পথভ্রষ্টতা' হতে পারে না ; কারণ শৈশব থেকে নবুওয়াত লাভ পর্যন্ত তিনি কখনো মূর্তীপূজা, শিরক্ বা নান্তিক্যবাদে বিশ্বাসী ছিলেন না। ইতিহাসে এমন কোনো প্রমাণ পাওয়া যায় না যে, তিনি কোনো একটি দিনও মুশরিকদের বিশ্বাস ও কর্মে শরীক হয়েছিলেন। মুশরিকদের বিশ্বাস ও কর্মকাণ্ড যে সুম্পন্ত ভ্রান্তি শৈশব থেকেই তিনি তা বুঝতে সক্ষম হয়েছিলেন।

## وَامَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ ﴿ وَامَّا بِنِعْهَةِ رَبِّكَ فَحَرِّثُ أَ

১০. আর প্রার্থীকে তিরস্কার করবেন না।<sup>১০</sup> ১১. আর আপনি জানিয়ে দিন আপনার প্রতিপালকের (আপনাকে প্রদত্ত) নিয়ামত সম্পর্কে।<sup>১১</sup>

(ال + سائل) - السَّائِلَ ; আর وَأَمَّا ﴿) - قَالاً تَنْهُرْ ; প্রাথীকে وَأَمَّا ﴿) - তিরস্কার করবেন না । ﴿) - আর ; بنعْمَة ; নার সম্পর্কে ; ﴿رب + ك ) - ربِّك ; আপনার প্রতিপালকের ; فَحَدَثُ ) - আপনার প্রতিপালকের ; فَحَدَثُ ) - আপনি জানিয়ে দিন ।

৮. রাস্লুল্লাহ (স) পৈতৃক সূত্রে একটি উটনী ও একজন বাঁদীর মালিক হয়েছিলেন। দারিদ্রের মধ্য দিয়েই তাঁর শৈশব ও কৈশোরকাল অতিবাহিত হয়। যৌবনে আরবের সবচেয়ে ধনী মহিলা খাদীজা (রা) তাঁর সততা ও আমানতদারীর সুখ্যাতি জেনে তাঁকে নিজ ব্যবসায়ের অংশীদার করে নেন। পরবর্তীতে খাদীজা তাঁর সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে তাঁর সমস্ত ব্যবসায়ের দায়িত্বভার রাস্লুল্লাহ (স)-এর হাতে তুলে দেন। এভাবে আল্লাহ তাআলা তাঁর নবীকে মুখাপেক্ষীহীন করেন। তবে রাস্লের ধনাঢ্যতা শুধুমাত্র তাঁর স্ত্রীর সম্পদের উপরই নির্ভরশীল ছিল না; বরং ব্যবসার উন্তিতে তাঁর নিজ যোগ্যতা ও পরিশ্রম-ই অধিক ভূমিকা রাখে।

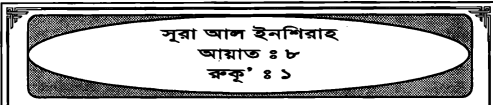
- ৯. অর্থাৎ আপনি ইয়াতীম ছিলেন। আল্লাহ তাআলা আপনাকে অতি উত্তমভাবে সহায়তা দান করে আপনার অবস্থার উন্নয়ন করেছেন। সুতরাং আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা হিসেবে আল্লাহর ইয়াতীম বান্দাহর প্রতি আপনি সদাচরণ করবেন এবং তাদের প্রতি এমন আচরণ দেখাবেন যাতে তারা অন্তরে ব্যথা না পায়।
- ১০. 'প্রার্থী' দ্বারা দু' ধরনের প্রার্থী হতে পারে—(ক) কোনো দরিদ্র সাহায্য প্রার্থী, (খ) দীনের কোনো বিষয়ে জানতে আগ্রহী। এখানে দুটো অর্থই নেয়া যেতে পারে। আল্লাহ তাআলা তাঁর নবীকে অভাবমুক্ত করে ধনী করেছেন, তার জবাবে নির্দেশ দিয়েছেন যে, আপনি সাহায্য প্রার্থীকে তিরস্কার করবেন না। আর তিনি পথের সন্ধানকারী তাঁর নবীকে জ্ঞান দিয়ে পথের সন্ধান দিয়েছেন। তার জবাবে তিনি নির্দেশ দিয়েছেন যে, আপনি কোনো লোক সে যত অজ্ঞ-মৃগ্রই হোক না কেন এবং দীনের কোনো বিষয়ে জানতে আগ্রহী হয়ে যে ধরনের প্রশ্নই সে করুক না কেন, আপনি তাকে তিরস্কার করবেন না।
- ১১. 'নিয়ামত' শব্দ দ্বারা এমন সব নিয়ামত বুঝানো হয়েছে যা আল্লাহ তাআলা তাঁর নবীকে দান করেছেন। আর তিনি আল্লাহর নির্দেশ অনুসারে আল্লাহ প্রদত্ত নিয়ামতের শুকরিয়া আদায় করেছেন এবং তাঁর জীবনের সর্বক্ষেত্রেই আল্লাহর নিয়ামতের প্রকাশ ঘটিয়েছেন। মহানবী (স) তাঁর পবিত্র যবানের মাধ্যমে আল্লাহর নিয়ামতের স্বীকৃতি দিয়েছেন যে, তাঁকে যেসব নিয়ামত দান করা হয়েছে, তা সবই আল্লাহর অনুগ্রহের ফসল। তাঁর উপার্জনের ফল এসব নয়। তিনি তাঁর প্রতি অর্পিত দায়িত্ব নবুওয়াতরূপে নিয়ামতের প্রকাশ ঘটিয়েছেন দাওয়াত ও তাবলীগের মাধ্যমে। তাঁর উপর নাযিলকৃত

কুরআনরূপ নিয়ামতের প্রকাশ ঘটিয়েছেন কুরআনের শিক্ষার মাধ্যমে মানুষের হৃদয়কৌ আলোকিত করে। পথহারা মানুষকে সঠিক পথ দেখাতে গিয়ে অবর্ণনীয় দুঃখ-কষ্ট ভোগ ও অপরিসীম সবর অবলম্বনের মাধ্যমে তাঁর হেদায়াত লাভের মত নিয়ামতের প্রকাশ ঘটিয়েছেন। ইয়াতীমদের অভিভাবকত্ব গ্রহণের মাধ্যমে ইয়াতীম হিসেবে তাঁর প্রতিকৃত আল্লাহর নিয়ামতের প্রকাশ করেছেন। আল্লাহ তাআলা এ একটি সংক্ষিপ্ত বাক্যের মাধ্যমে মানুষের প্রতি বর্ষিত আল্লাহর অগণিত-অসংখ্য নিয়ামতের শুকরিয়া স্বরূপ মৌথিকভাবে ও ব্যবহারিকভাবে তার প্রকাশ করার নির্দেশ এ আয়াতে দান করেছেন।

### সূরা আদ ঘোহার শিক্ষা

- ১. মানব জীবনে সুদিন ও দুর্দিন উভয়ই মানুষের কল্যাণের জন্যই আল্লাহ তাআলা নির্ধারণ করে দিয়েছেন। রাত ও দিন যেমন মানব কল্যাণেই নির্ধারিত, তেমনি সুখ ও দুঃখ আল্লাহ তাআলার একটি স্বাভাবিক নিয়ম। সুতরাং সুখের সময় যেমন আল্লাহর ওকরিয়া আদায় করতে হবে, দুঃখের সময়ও আল্লাহর নিকট তাওবা-ইস্তিগফার করতে হবে—ভেঙে পড়া যাবে না।
- ২. সকল অবস্থায়ই দীনের দাওয়াতের কাজ জারী রাখতে হবে। মনে রাখা দরকার একনিষ্ঠতার সাথে অবিচ্ছিন্নভাবে কাজ করে যেতে থাকলে আল্লাহ অবশ্যই অবস্থার পরিবর্তন ঘটাবেন। আমাদেরকে নিরাশ হলে চলবে না।
  - ७. मुःभयरात कथा ऋतरा दिस्य भूभयरात भूरयोगरक कार्ष्म मांगार्छ इर्त ।
- 8. ইয়াতীমদের প্রতি কোমল আচরণ দেখাতে হবে এবং যথাসাধ্য সাহায্য-সহায়তা দান করতে হবে।
- ৫. প্রার্থীকে সে সাহায্যপ্রার্থী হোক বা দীন সম্পর্কে কোনো কিছু জানতে আগ্রহী কোনো লোক হোক—বিরক্তি প্রকাশক কোনো কথা বলা যাবে না ; তার প্রার্থীত জিনিস দেয়া সম্ভব না হলে বিনয়ের সাথে অক্ষমতা তাকে জানাতে হবে।
- ৬. আল্লাহ প্রদত্ত অগণিত নিয়ামতের শুকরিয়া সকল অবস্থায় মৌখিক ও ব্যবহারিকভাবে প্রকাশ করে নিয়ামতের হক আদায় করতে হবে।

J



#### নামকরণ

'আলাম নাশরাহ' কথাটি সূরার প্রথম বাক্যের অংশ এবং এটাকেই সূরাটির নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের উপলক্ষ

রাসূলুল্লাহ (স)-এর দাওয়াতের প্রাথমিক অবস্থায় গরীব, অসহায় দাস-দাসী ও নিরীহ নর-নারীগণই ইসলাম গ্রহণ করেছিল। আরবের উল্লেখযোগ্য ধনী ও প্রভাবশালী লোকেরা তখনো ইসলাম গ্রহণে এগিয়ে আসেনি। এমতাবস্থায় মুশরিকরা মুসলমানদের দারিদ্র ও দুরবস্থা নিয়ে ঠাট্রা-বিদ্রূপ করতো, যাতে রাসূলুল্লাহ (স) ও মু'মিনগণ সংকোচ বোধ করতেন। আল্লাহ তাআলা এ সূরা নাযিল করে তাঁদের মানসিক দুর্বলতা দূর করেছেন এবং তাঁদেরকে সাস্ত্রনা দান করেছেন।

#### আলোচ্য বিষয়

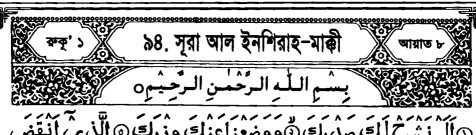
রাস্লুল্লাহ (স)-কে সান্ত্রনা দান করাই এ স্রার উদ্দেশ্য ও মূল আলোচ্য বিষয়। যে মহান ব্যক্তি স্দীর্ঘ চল্লিশ বছর পর্যন্ত তৎকালীন আরব সমাজে অত্যন্ত বিশ্বাসী ও শ্রদ্ধাভাজন মানুষ হিসেবে মশহুর ছিলেন, সেই একই ব্যক্তিত্ব নবুওয়াত লাভ ও ইসলামী দাওয়াতের কাজ ভরু করার পর সমাজের শক্রতে পরিণত হয়ে গেলেন। পথেঘাটে ও হাটে-বাজারে, আত্মীয়-স্বজন এবং পাড়া-প্রতিবেশির নিকট তিনি ঠাট্টা-বিদ্দুপ ও অপমানজনক আচরণ পেতে লাগলেন। অথচ ইতিপূর্বে এসব লোকেরা তাঁকে অত্যন্ত ভালবাসতো। তারা রাস্লুল্লাহ (স)-এর সামনে বাধার প্রাচীর দাঁড় করিয়ে দিল। প্রাথমিক অবস্থায় তাঁর নিকট এটা খুবই কঠিন ও নিরুৎসাহব্যক্তক মনে হতো। এজন্য এ সূরার মাধ্যমে তাঁকে সান্ত্রনা-বাণী ভনানো হয়েছে। ইতিপূর্বে সূরা আদ ছোহায়ও তাঁকে অনুরূপভাবে সান্ত্রনা দেয়া হয়েছে।

এ সূরায় আল্লাহ তাআলা তাঁকে বলেন যে, আল্লাহ আপনাকে তিনটি বড় বড় নিয়ামত দান করেছেন। অতএব নিরুৎসাহ ও দুঃখ-ভারাক্রান্ত হবার কোনো কারণ নেই। সেই তিনটি জিনিস হলো—(১) শরহে সদর বা বক্ষ-বিদারণ-এর নিয়ামত। (২) নবুওয়াত-পূর্বকালীন দুশ্চিন্তা থেকে ওহী নাযিলের মাধ্যমে তাঁকে মুক্তিদানের মতো নিয়ামত। (৩) তাঁর যিকর তথা শ্বরণকে উচ্চ ও ব্যাপক করার নিয়ামত, যা ইহকাল-পরকালে অন্য কাউকে দেয়া হয়নি।

অতপর আল্লাহ এ বলে তাঁকে সাস্ত্রনা দান করেন যে, বর্তমানের এ দুঃসময় খুব শীঘ্র কেটিী যাবে।

স্তরাং স্রার শেষাংশে তাঁকে নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, প্রাথমিক অবস্থার এসব সংকটের মুকাবিলায় তাঁকে একটি কাজ করতে হবে, আর তাহলো—যখনই তিনি দৈনন্দিন ব্যস্ততা থেকে মুক্ত হবেন, তখনই তিনি ইবাদাত-বন্দেগীতে নিমগ্ন হয়ে যাবেন। আর সবকিছু থেকে মুখ ফিরিয়ে একমাত্র আক্লাহর সাথেই সম্পর্ক গড়ে তুলবেন।

রাস্লুল্লাহ (স)-এর গৌরব-মহন্ত্রের সর্বোন্তম বিবৃতিই এ স্রার বিশেষত্ব। সেই সাথে তাঁর অলৌকিক আধ্যাত্মিক উনুতি এবং অনুপম নৈতিক ও দৈহিক পবিত্রতার বিষয়ও এ স্রায় বিশেষভাবে বিবৃত হয়েছে। তিনি যে প্রকৃত অর্থেই সাইয়েদুল মুরসালীন তথা নবীগণের সরদার, এ সকল নিদর্শনই তার প্রমাণ।



۞ٱلرَّ نَشْرَحُ لَكَ مَنْ رَكَ ۞ُوَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِي ۗ ٱلْفَصَٰ

১. (হে নবী!) আমি কি প্রশন্ত করে দেইনি আপনার জন্য আপনার বক্ষদেশকে ?' ২. আর আমি অপসারণ করেছি আপনার উপর থেকে আপনার বোঝা। ৩, যা ভেঙে দিচ্ছিল

ظَهُرَكَ أَن وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ أَ فَإِنَّ مَعَ الْسَعَسُرِيسُوا أَف إِنَّ আপনার পিঠকে 🖰 ৪. আর আপনার জন্যই আপনার খ্যাতিকে আমি করেছি সমুনুত। ° ৫. সুতরাং কষ্টের সাথেই রয়েছে নিন্চিত স্বস্তি। 8 নিন্চয়

- (١+لـم نشـرح)-الَـمُ :जांभनात जने)-आिंग कि श्रमेख करत (परेनि ; الَـمُ نَشُـرَحُ (١) আমি অপসারণ করে।(صدر +ك)-صَـدرُكَ আপনার বক্ষদেশকে।(১)-صَـدرُك দিয়েছি ; عن اله -(عن + ك)-আপনার উপর থেকে ; وزرك)-وزرك)-আপনার বোঝা। ্র আপনার পিঠকে। 🔞 -আর ; ظهر +ك)-ظهرك , আপনার পিঠকে। 🔞 -আর ; -رَفَعْنَا -আমি সমূনত করেছি ; كُرك -আপনার জন্যই ; کُرك -الله )-আপনার খ্যাতিকে। 🕜 أَنْ انْ)-সুতরাং নিশ্চিত ; مَعَ -সাথেই রয়েছে ; الْعُسْرُ إِنَّ किन्हा : عسر - কষ্টের إِنَّ किन्हा إِنَّ عَالَى ا
- ১. 'শারহে সদর'-এর অর্থ ব্যক্তির বুকে প্রবল সাহস ও বলিষ্ঠ মানসিকতা সৃষ্টি করে দেয়া। যেন সে বড় বড় অভিযান পরিচালনা ও দুঃসাধ্য কাজ সম্পাদনে এক বিন্দু কুণ্ঠাবোধ না করে। রাস্লুল্লাহ (স)-এর 'শারহে সদর'-এর অর্থ নবুওয়াতের মহান দায়িতু পালনে তাঁর অন্তরে সুদৃঢ় মানসিকতা সৃষ্টি করা। এ সুদৃঢ় মানসিকতা ও অপূর্ব সাহসিকতার সাহায্যেই তিনি চরম মুর্থ ও বর্বর মুশরিক সমাজে নির্ভিকভাবে একাই ইসলামের দাওয়াত নিয়ে মাথা উঠিয়ে দাঁডিয়েছিলেন।

নবুওয়াত লাভের পূর্বে তিনি তৎকালীন সমাজে প্রচলিত সকল ধর্মমতকে ভুল ও মিথ্যা মনে করতেন ; কিন্তু তিনি নিজেও সত্য পথের সন্ধান জানতেন না, যার ফলে তিনি সর্বদা উদ্বিগ্ন, কিংকর্তব্যবিমৃত ও সংকৃচিত অন্তর থাকতেন। নবুওয়াত ও হিদায়াত দান করে আল্লাই তাআলা তাঁর সেই সংকোচ দূর করে দেন এবং তাঁর অন্তরকে উন্মুক্ত ও প্রশস্ত করে দেন। প্রশ্নবোধক বাক্যাকারে আল্লাহ তাআলা সেদিকেই ইংগীত করেছেন।

২. 'বিযরুন' অর্থ দুর্বহ বোঝা। এর দ্বারা তাঁর নিজের জাতির মূর্খতা ও জাহেলী কর্মকাণ্ড

# مَعَ الْعُسْرِيُسُوا ۚ فَا ِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ۞ وَالِي رَبِّكَ فَارْغَبْ

কটের সাথেই স্বস্তি রয়েছে। ৭. কাজেই যখনই আপনি অবসর পাবেন, (ইবাদাতের জর্ন্য) কঠোর সাধনায় তখনই আত্মনিয়োগ করুন। ৮. আর আপনার প্রতিপালকের দিকে তখনই মনোনিবেশ করুন।

- তেখন নাথেই রয়েছে ; العُسر )- কিষ্টের ; العُسر - সন্তির (ال + عسر )- العُسر काজেই বখনই ; আপনি অবসর পাবেন ; فَانُصَبُ - কঠোর সাধনায় আত্মনিয়োগ করুন। وَ - আপনি اللّٰهِ - আপনিয়োগ করুন। وَ - আপনার প্রতিপালকের ; فَارْغَبُ - فَارْغَبُ : তখনই মনোনিবেশ করুন।

দেখে তাঁর মন যেভাবে দৃঃখ-বেদনা, দুন্চিন্তা ও মর্মবেদনায় ভারাক্রান্ত হয়ে উঠেছিল তাই এখানে বুঝানো হয়েছে। তাঁর জাতি যেভাবে মূর্তীপূজা, শিরক, কুসংক্ষার, নির্লজ্জতা, যূল্ ম-নিপীড়ন, নিজেদের মধ্যকার প্রতিশোধমূলক লড়াই এবং মেয়েদেরকে জীবন্ত কবর দেয়া ইত্যাদিতে ডুবে আছে, তা থেকে জাতিকে রক্ষা করার কোনো পথ তিনি খুঁজে পাচ্ছিলেন না। এ কঠিন দুর্বহ চিন্তার বোঝা তাঁর পিঠকে ভেঙে দিচ্ছিল। আল্লাহ তাআলা নবুওয়াত দানের মাধ্যমে হেদায়াতের পথ দেখিয়ে তাঁর উপর থেকে এ চিন্তার বোঝা নামিয়ে দিয়েছেন। নবুওয়াত পাওয়ার পর তিনি জানতে পেরেছিলেন যে, তাওহীদ, রিসালাত ও আখেরাতের উপর ঈমান এবং তার আলোকে জীবনকে সংশোধন করে নেয়ার মধ্যেই রয়েছে সকল সমস্যার সমাধান। আর এটাই তাঁর উপর থেকে মানসিক দুন্চিন্তার দুর্বহ বোঝার ভার হালকা করে দিয়েছিল। আল্লাহ তাআলা এখানে সেদিকেই ইংগিত করেছেন।

৩. রাস্লুল্লাহ (স)-এর যশ-খ্যাতিকে সমুনুত করা একটি সুস্পষ্ট ভবিষ্যদ্বাণী। যখন এ ভবিষ্যদ্বাণী করা হয় তখন কেউ ঘুণাক্ষরেও ভাবতে পারেনি যে, একজন নিঃসঙ্গ লোক যার সাথে হাতেগোণা মৃষ্টিমেয় গরীব ও সহায়-সম্বলহীন লোক রয়েছে, তার সুনাম-সুখ্যাতি সারা দুনিয়ায় ছড়িয়ে পড়বে। আল্লাহ তাআলা আন্চর্যজনকভাবে এ সুসংবাদটি বাস্তবায়ন করেছেন।

এ 'রাফ্ই যিক্র' তথা যশ-খ্যাতি সমুনুত হওয়া চারটি স্তরে হয়েছে ঃ

এক ঃ তাঁর শত্রুদের সাহায্যেই আল্লাহ তাআলা তাঁর খ্যাতিকে সর্বত্র ছড়িয়ে দিলেন। নবুওয়াতের প্রথম পর্যায়ে মঞ্জায় হজ্জ করতে আসা লোকদের নিকট মুশরিকরা রাসূলুল্লাহ (স) সম্পর্কে বদনাম গেয়ে বেড়াতো, যাতে কেউ তাঁর অনুসারী না হয় ; কিন্তু এতে ফল হলো বিপরীত। বিরুদ্ধবাদীদের মুখে তাঁর নাম যত্রত্র প্রচার হতে লাগলো। তিনি একজন আলোচিত ব্যক্তিত্বে পরিণত হয়ে গেলেন। মানুষের মনে তাঁর সম্পর্কে জানার কৌতৃহল সৃষ্টি হলো। তাঁকে জানার জন্য যারাই তাঁর সংস্পর্শে আসলো তাদের বেশীর ভাগই দীনের ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করলো।

দুই ঃ রাস্লুল্লাহ (স) যখন মদীনায় ইসলামী রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা করলেন, তখনও এ

িবিরুদ্ধবাদীরা তাঁর দুর্নাম রটাতে থাকলো। অথচ আল্লাহর প্রতি আনুগত্য, সামাজিকী ন্যায়-নীতি, সাম্য, সততা ও সর্বোত্তম সামাজিকতা এ নবগঠিত রাট্টের মূলনীতি হওয়ার কারণে এর প্রতি গণমানুষের মন ভীষণভাবে আকৃষ্ট হয়েছিল। যার ফলে তাঁর নাম-যশ মানুষের মুখে মুখে আরও ছড়িয়ে পড়লো।

তিন ঃ খিলাফতে রাশেদার আমলে এবং সাহাবায়ে কেরামের যুগে তাঁর নাম-যশ ব্যাপকভাবে সারা পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়েছিল।

চার ঃ সাহাবায়ে কিরামের পরবর্তী যুগ থেকে নিয়ে বর্তমান কাল পর্যন্ত সারা দ্নিয়ার দেশে দেশে মুসলমানগণ অত্যন্ত ভক্তিশ্রদ্ধা সহকারে তাঁর নাম উচ্চারণ করে এবং কেয়ামত পর্যন্ত নিরবচ্ছিন্নভাবে এ ধারা চালু থাকবে। তাছাড়া যখনই আল্লাহর নাম উচ্চারিত হয় তখনই তাঁর নামও উচ্চারিত হয়। আর এভাবেই আল্লাহ তাআলা তাঁর নামের খ্যাতিকে সমুনুত করেছেন।

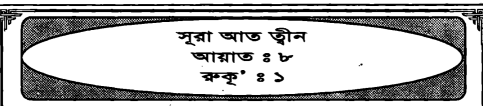
- 8. 'কষ্টের সাথেই স্বস্তি রয়েছে'—একথাটি পরপর দুবার বলা হয়েছে। এর দ্বারা রাসূলুল্লাহ (স)-কে আস্বস্ত করা হয়েছে যে, কষ্ট-কাঠিন্যের পরপরই স্বস্তির অবস্থান। আর এ দুটো এমনই কাছাকাছি যে, কষ্টকে স্বস্তি থেকে আলাদা করা যায় না।
- ে. অর্থাৎ নিজের নিত্য-নৈমিত্তিক ও প্রতি মুহূর্তের ব্যস্ততা থেকে আপনি যখন অবসর পাবেন—তা ইসলামী দাওয়াত ও প্রচারমূলক ব্যস্ততা হোক, অথবা ইসলাম গ্রহণকারী লোকদের শিক্ষা-প্রশিক্ষণমূলক কাজের ব্যস্ততা হোক, কিংবা হোক তা নিজের পারিবারিক ও ঘর-সংসার কাজ-কর্মের ব্যস্ততা—তা থেকে অবসর পেলেই আপনি আর একটি ইবাদাতের প্রস্তুতি নিয়ে নেবেন যাতে কোনো সময়ই বিনা ইবাদাতে চলে না যায়।

### স্রা আল ইনশিরাহর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তাআলা এ সূরার মাধ্যমে তাঁর প্রিয় রাসুলকে সাস্ত্বনা দান করেছেন। মানবিক বৈশিষ্ট্যের দিক থেকে তিনি ছিলেন সর্বযুগের সর্বজন স্বীকৃত সর্বোত্তম মানুষ, তথাপি আল্লাদ্রোহী শক্তি তাঁকে বিভিন্নভাবে কট্ট দিয়েছে এর একমাত্র কারণ ছিল—মানুষকে আল্লাহর পথে ডাকা। তাই আল্লাহর পথের পথিকদের জন্য এ পথের বিকল্প পথ নেই, এটাই চিরন্তন শিক্ষা।
- ২. বর্তমান কালেও দেখা যায় যে, সার্বিক দিক থেকে সমাজের একজন ভাল লোক যখনই দীনের দাওয়াতের কাজে আত্মনিয়োগ করে, তখনই তার বিরুদ্ধে শয়তানী শক্তির পক্ষ থেকে শুরু হয়ে যায় নানারূপ মিথ্যা প্রোপাগাণ্ডা ও ষড়যন্ত্র। সত্যের দাওয়াতের সত্য হওয়ার প্রমাণ হলো বাতিলের বিরোধিতা।
- ৩. দুনিয়াতে নিরবচ্ছিন্ন দৃঃখ-কষ্ট অথবা নিরবচ্ছিন্ন শান্তি নেই। দৃঃখ-কষ্ট ও শান্তি-স্বস্তি একই মুদ্রার এপিঠ ওপিঠ। সুতরাং দৃঃখের পরই আসে সুখ। আবার সুখের পরও রয়েছে দৃঃখের অবস্থান।
- রাসূলুল্লাহ (স)-এর নাম ও তাঁর স্বরণকে সমুনত করার যে ভবিষ্যদাণী এ স্রায় আল্লাহ তাআলা
  করেছেন তা অক্ষরে অক্ষরে বাস্তবায়িত হয়েছে। বর্তমানকালেও তাঁর নাম দুনিয়াতে সবচেয়ে

জিধিক স্বরণ করা হচ্ছে ; এমনকি কোনো একটি মুহূর্তও এমন যায় না যে মুহূর্তে তাঁর নার্মী উচ্চারিত হয় না। কেয়ামত পর্যন্ত এ ধারাবাহিকতা চলতে থাকবে।

- ৫. মू भिनत्मत्रक् ममा-मर्वमा आञ्चार ও छाँत तामृत्मत्र यत्रगरक मत्न जागक्रक ताथर रवि । मक्न काट्यत्र काँक्व वा এकि देवामां भाषा राष्ट्र प्रथम अवमत्र भाष्ट्र यात्र उथन अम्म स्वाप्त प्रयाप्त प्त प्रयाप्त प्त प्रयाप्त प
- ৬. মৃ মিনদেরকে অবশ্যই নিজের সকল দুনিয়াদারীকে দীনদারীতে পরিবর্তিত করতে হবে, তা হলেই আল্লাহ তাআলার মানব সৃষ্টির উদ্দেশ্য সফলভাবে বাস্তবায়িত হবে।



#### নামকরণ

সূরার প্রথম শব্দটি দ্বারাই তার নামকরণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

কিছু কিছু মতপার্থক্য থাকা সত্ত্বেও অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ প্রাথমিককালের সূরাগুলোর অন্যতম। 'হাযাল বালাদিল আমীন' (এ নিরাপদ শহরটি) কথাটি ঘারাই প্রমাণিত হয় যে, সূরাটি মক্কায় অবতীর্ণ। মদীনায় অবতীর্ণ হলে মক্কা সম্পর্কে 'এ শহরটি' বলা হতো না। তাছাড়া সূরার বিষয়বস্তুও মাক্কী সূরাসমূহের বিষয়বস্তুর সাথেই সামগুস্যশীল।

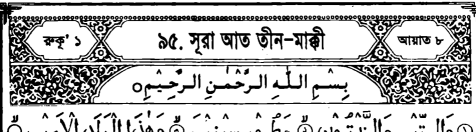
#### আলোচ্য বিষয়

তিনটি প্রধান ধর্ম ইহুদী, খৃন্টান ও মুসলমানদের ধর্ম-কর্মের উৎপত্তি ও বিকাশস্থল তিনটি শহরের এবং সিনাই পর্বতের কসম করে আল্লাহ তাআলা ভাল কাজের সুফল ও মন্দ কাজের কুফল সম্পর্কে এ সূরায় আলোচনা করেছেন। 'তীন', 'যায়তৃন' ও 'বালাদিল আমীন'-এ তিনটি শহর হলো নবী-রাসূলদের আবির্ভাব ও বিকাশের স্থান। আর সিনাই পর্বতে মৃসা (আ) আল্লাহর ওহী লাভ করেছিলেন এবং আল্লাহর সাথে কথোপকথন করেছিলেন। আল্লাহ তাআলা শহর তিনটি ও সিনাই পর্বতের কসম করে বলছেন যে, তিনি মানুষকে অতি উত্তম আকার-আকৃতি বিশিষ্ট ও সুঠাম করে সৃষ্টি করেছেন। নবুওয়াতের মত অতি উচ্চ পদমর্যাদায় মানুষকেই অভিষক্ত করেছেন।

অতপর বলা হয়েছে যে, এ শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি মানুষই মন্দ কাজে নিজেকে জড়িয়ে নৈতিক অধঃপতনের এত নিমন্তরে পৌছে যায় যে, এতো নিমন্তরে অন্য কোনো সৃষ্টি পৌছতে পারে না। তবে যারা ঈমান ও নেক আমলের পথ অবলম্বন করে, তারাই একমাত্র এ অধঃপতন থেকে রক্ষা পেয়ে নিজেদের উচ্চমর্যাদা রক্ষা করতে পারে। মানুষের সমাজে এ দু' ধরনের বান্তব অবস্থা দেখতে পাওয়া যায়।

উপরোক্ত বাস্তব অবস্থার ভিত্তিতে বলা হয়েছে যে, যেহেতু মানুষের মধ্যে পরস্পর বিরোধী এ দু' স্বভাবের মানুষ রয়েছে, তখন মানুষের কর্মফলকে কিভাবে অস্বীকার করা যেতে পারে ? অধপতনের নিম্ন স্তরে পতিত লোকদের কাজের কোনো শান্তি এবং দ্বিমান ও সংকর্মের কোনো পুরস্কার যদি নাই দেয়া হয়। তাহলে আল্লাহর আদালতে বে-ইনসাফী অবিচার প্রমাণিত হয় ; অথচ আল্লাহ তো 'আহকামুল হাকেমীন' তথা সর্বশ্রেষ্ঠ বিচারক।

অতএব এটাই প্রমাণিত যে, আল্লাহ তাআলা অধপতিতদেরকে যথাযথ শাস্তি দেবেন এবং ঈমান ও সৎকর্মের দারা উচ্চ মর্যাদায় অভিষিক্তদেরকে যথাযথ পুরস্কার দান করবেন।



- (وَالْتِّيْنِ وَالْآَيْتُونِ ﴿ وَطُورِ سِيْنِيْنَ ﴿ وَهَٰنَا الْبَلَنِ الْأَمِيْنِ ۞ ﴿ وَالْتِّيْنِ وَالْآَيْنِ وَالْآَمِيْنِ ﴾ ১. কসম তীন ও যায়ত্নের। ২ ১. কসম ত্রে সাইনার। ২ ৩. কসম এ নিরাপদ নগরীর।
- ﴿ لَقُلْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي آحْسَنِ تَقُويْرٍ ﴿ ثُورَ رَدُنْهُ اسْفَلَ سِفِلِينَ "
  - 8. নিন্দয়ই আমি মানুষকে সৃষ্টি করেছি সুন্দরতম গঠনে। ° ৫. তারপর আমি তাকে ফিরিয়ে নেই হীনতম রূপে—হীনতাগ্রস্ত ব্যক্তিদের থেকেও। 8
- التُسْتُونْ ; ৩-وَ ; ত্বসম التُسْتُونْ ; ৩-وَ ; ত্বসম التُسْتُونْ ; ৩-وَ ( الرَّبْسُتُونْ ; ৩-وَ ( المجتربة المعتربة المعت
- ১. 'তীন' ও 'যায়তূন' দ্বারা কি বুঝানো হয়েছে এ ব্যাপারে তাফসীরকারদের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। কেউ কেউ বলেন—এ দুটো শব্দ দ্বারা দুটো ফলের নাম বুঝানো হয়েছে। আবার কেউ বলেন—'তীন' দ্বারা দামেশ্ক ও 'যায়তূন' দ্বারা বায়তুল মাকদিস বুঝানো হয়েছে। কারো মতে, এ শব্দদ্বয় দ্বারা তীন ও যায়তূন ফল উৎপাদন-এলাকা তথা সিরিয়া ও ফিলিস্তীনকে বুঝানো হয়েছে। এসব মতপার্থক্যের কারণ হলো—রাস্লুল্লাহ (স)-এর পক্ষ থেকে এ সম্পর্কে কোনো ব্যাখ্যা দেয়া হয়নি। কারণ রাস্লুল্লাহ (স)-এর দেয়া ব্যাখ্যার পরে অন্য কোনো মতামত পেশ করার কোনো সুযোগ নেই। এসব মতামতের মধ্যে যে মত পরবর্তী কথার সাথে অধিকতর সামঞ্জস্যশীল সেটাই অধিকতর সঠিক বলে মনে হয়। আর তাহলো 'তীন' ও 'যায়তূন' ফল উৎপাদন এলাকা সিরিয়া ও ফিলিস্তীন। 'তীন' দ্বারা সিরিয়া এবং 'যায়তূন' দ্বারা ফিলিস্তীন উদ্দেশ্য। তবে পরবর্তী দুটো কসমকৃত স্থান তথা 'তূরে সাইনা' ও 'এ নিরাপদ শহরে' মক্কার সাথে অধিকতর সামঞ্জস্যশীল অর্থ এটাই মনে হয় যে, 'তীন' দ্বারা দামেশ্ক শহর যা অনেক নবীর উৎপত্তি ও বিকাশস্থান

# ۗ وَالَّا الَّذِيدَ مَا مُنُوا وَعَمِلُ وَالصَّلِحْتِ فَلَهُمْ أَجَّوٌ غَيْرٌ مَمْنُونٍ ٥ الصَّالِحِي فَلَهُمْ أَجَّرُ عَيْرٌ مَمْنُونٍ ٥ الصَّالِحِي فَلَهُمْ أَجَّرُ عَيْرٌ مَمْنُونٍ ٥ الصَّالِحِينَ فَلَهُمْ أَجَّرُ عَيْرٌ مَمْنُونٍ ٥ الصَّالِحِينَ فَلَهُمْ أَجَّرُ عَيْرٌ مَمْنُونٍ ٥ الصَّالِحِينَ فَلَهُمْ أَجْرً

৬. তবে যারা ঈমান এনেছে এবং সৎকাজ করেছে, তাদের জন্য রয়েছে (এমন) পুরস্কার—(যা) নিরবচ্ছিন্ন।

وَ : করেছে - الأَق - याता - الَّذَيْنَ : अभान এনেছে - الأَق - করেছে - الأَق - করেছে - الأَق - করেছে - الصُلَحُت - করেছে - الصُلَحُت - সংকাজ - الصُلَحُت - এমন পুরস্কার ; الصُلَحُت - الصُلَحُت - الصُلَحُت - الصُلَحُت - الصُلَحُت - الصُلَحُت - الصُلَحَت - الصَلَحَت - المَتَتَت - المَتَتَت - المَتْتَت - المَتَتَت - المَتَتَت - المَتَتَت - المَتَتَت - المَتَت - المَتْت - المَتْت - المَتْت - المَتْت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَتْت - المَتْت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَت - المَتْت - المَت - المَت - المَتْت - المَتْت - المَت - المَت

আর 'যায়ত্ন'দ্বারা বায়তুল মাকদিস—এটাওঅনেক নবীর আবির্ভাব ও বিকাশ লাভের স্থান হিসেবে সুপরিচিত।

- ২. 'তৃরে সীনীন' দ্বারা সিনাই উপদ্বীপ বুঝানো হয়েছে। এটাকে 'তৃরে সাইনা'ও বলা হয়। 'তৃরে সীনীন' ও তার অপর একটি নাম। তৃর পর্বত এ উপদ্বীপেই অবস্থিত।
- ৩. যে কথাটি বলার জন্য তীন, যায়তৃন, তুরে সীনীন ও নিরাপদ শহর-এর কসম করা হয়েছে তাহলো "নিক্য়ই আমি মানুষকে সৃষ্টি করেছি সুন্দরতম গঠনে।" মানুষ আল্লাহর শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি। শারীরিক গঠন-কাঠামো, চিন্তা-উপলব্ধি ও জ্ঞান-বৃদ্ধিতে তাকে অন্য সকল সৃষ্টির উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করা হয়েছে। নবৃওয়াতের মতো শ্রেষ্ঠ পদমর্যাদায় ভৃষিত করাই তার শ্রেষ্ঠত্বের প্রমাণ। নবী-রাসূলদের সাথে সম্পর্কিত স্থানসমূহের কসম করার মাধ্যমে মানুষের সর্বোক্তম ও সুন্দরতম কাঠামোয় সৃষ্টি হওয়ার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। নবী-রাসূলগণ ছিলেন শ্রেষ্ঠতম মানুষ। তাঁরা মানুষকে মানুষের গোলামী থেকে মুক্ত হয়ে আল্লাহর গোলামী ও দাসত্ গ্রহণ করার দাওয়াত দিয়েছেন। তাঁরা আল্লাহর কালামকে তথা আল্লাহর বিধানকে অন্য সকল বিধানের উপর প্রতিষ্ঠা করার সংগ্রামে নিজেদের জীবন কুরবান করেছেন। সর্বশেষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ নবী ও রাসূল এ মিশনকে পূর্ণতা দান করেছেন। তাই কেয়ামত পর্যন্ত যানুষ দুনিয়াতে আসকে তাদের মধ্যে যারাই শ্রেষ্ঠ নবীর এ মিশনের পতাকা নিয়ে এগিয়ে যাবে তারাই নিজেদের সুন্দরতম সৃষ্টি হওয়ার প্রমাণ পেশ করতে সক্ষম হবে; সক্ষম হবে মানব জন্মের উদ্দেশ্য ও লক্ষ অর্জন করতে। অন্যথায় তারা নীচতা ও হীনতার নিক্ষরের পৌছে যাবে।
- 8. অর্থাৎ মানুষকে অতীব উত্তম কাঠামোয় সৃষ্টি হওয়ার পর মানুষ যখন তার দেহ ও মনের সমস্ত শক্তিকে অন্যায় ও পাপের পথে প্রয়োগ করে, আল্লাহর দীন প্রতিষ্ঠার আন্দোলনের বিরোধিতায় নিজেকে নিয়োজিত করে, তখন আল্লাহ তাকে সেই খারাপ ও পাপ কাজেরই সুযোগ করে দেন। আল্লাহ তাআলা তাকে এ পথে নীচের দিকে নামাতে নামাতে অধপতনের এক চরম পর্যায়ে পৌছে দেন। যে নিমন্তরে কোনো সৃষ্টিই পৌছতে পারে না। বর্তমান মানব সমাজের দিকে লক্ষ করলে এর যথেষ্ট প্রমাণ পাওয়া যাবে।

# وَ فَهَا يُكَنِّ بُكَ بَعْنُ بِالرِّيْنِ ﴿ ٱلْكَيْسِ اللهُ بِاحْكِرِ الْحَجِينَ ۚ اللهُ بِاحْكِرِ الْحَجِينَ ۚ

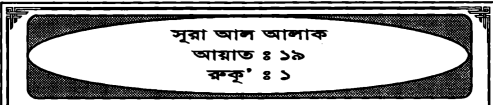
৭. সূতরাং (হে নবী!) এরপরও কিসে আপনার্কে অবিশ্বাসী করে কর্মফল সম্পর্কে ? ৮ ৮. আল্লাহ কি বিচারকদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বিচারক নন ? ৭

(ن +ما + يكذب +ك)- ضَمَا يُكَذِبُك وَ - সুতরাং (হে নবী!) কিসে আপনাকে অবিশ্বাসী করে ? بُعْدُ - এরপরও (ب +ال + دين) - بِالدِيْنِ : এরপরও بَعْدُ - क নন ? (ب +ال - كم) - بِأَحْكَم : কি নন ? بَالْحُكِم بِيْنَ : কি নন ? (ب +احكم) - بِأَحْكَم : কি নন ? (ال + حكمين) - বিচারকদের মধ্যে।

- ৫. অর্থাৎ মানুষের সমাজে যেমন সাধারণভাবে দেখা যায় যে, কিছু লোক নৈতিক অধপতনে যেতে যেতে এতই নিম্নস্তরে পৌছে যায় যেখান থেকে সে আর ফিরে আসতে পারে না, তেমনি কিছু লোক এমনও দেখা যায় আল্লাহ, রাসূল ও আখেরাতের প্রতি ঈমান আনে এবং আল্লাহ ও রাসূল প্রদর্শিত সীমারেখার মধ্যে থেকে সংকর্মে নিজেদেরকে নিয়োজি তরাখে। এরাই পতনের হাত থেকে নিজেদের বাঁচিয়ে রাখতে সক্ষম হয়েছে। এরা সেই সুন্দরতম গঠন কাঠামোর উপর নিজেদেরকে প্রতিষ্ঠিত রাখতে সক্ষম হয়েছে, যে কাঠামোতে আল্লাহ তাআলা তাকে সৃষ্টি করেছেন। আর এর প্রতিদানে আল্লাহ তাআলা তাদেরকে এমন পুরস্কারে ভৃষিত করবেন, যা তাদের প্রকৃত পাওনার চেয়ে অনেক বেশি হবে এবং যার ধারাবাহিকতাও হবে অবিচ্ছিন্ন ও অশেষ।
- ৬. অর্থাৎ হে নবী! একদল মানুষের নৈতিক অধপতনের নিম্নন্তরে পৌছে যাওয়া এবং অপর একদলের নৈতিক উন্নতির মাধ্যমে সুন্দরতম কাঠামোয় তাকে সৃষ্টির উদ্দেশ্য-লক্ষ পূরণ করে নিরবিছিন পুরস্কার লাভ করা ইত্যাদি বিষয় মানুষের নিকট পরিষ্কার হয়ে যাওয়ার পরও কর্মফল লাভের অনিবার্যতাকে মানুষ কিভাবে মিথ্যা বলে ধারণা করতে পারে ? তাদের জ্ঞান-বিবেক-বৃদ্ধি কি একথা বলে যে, উভয় ধরনের মানুষের পরিণাম একই রকম হবে। তাদের কাজের কোনো প্রতিদান আদৌ দেয়া হবে না, অথবা দেয়া হলেও উভয় শ্রেণীর একই সমান প্রতিদান দেয়া হবে !এমন কথা ইনসাফভিত্তিক হতে পারে না।
- ৭. অর্থাৎ দুনিয়াতে ছোট-বড় যত বিচারক রয়েছে। সকল বিচারকের বড় বিচারক
  —বিচারকদের বিচারক। তোমরা তো দুনিয়ার ছোট থেকে ছোট বিচারকের নিকটও এ
  আশাই পোষণ করে থাকো যে, সে প্রকৃত অপরাধীকে শান্তি দেবে এবং ভালো কাজের
  বদলে পুরস্কার দেবে। তাহলে যিনি সকল বিচারকের বিচারক, তাঁর নিকট তোমরা এ
  আশা কিভাবে করতে পারো যে, তিনি ভালো ও মন্দকে একই পর্যায়ে ফেলবেন ? তোমরা কি
  মনে করো যে, তাঁর রাজত্বে যারা সবচেয়ে মন্দ এবং যারা সবচেয়ে ভালো এ উভয়
  দলই মরে মাটি হয়ে যাবে। তাদের কোনো হিসাব নেয়া হবে না ? ভালো কাজেরও
  কোনো পুরস্কার দেয়া হবে না ; আর মন্দ কাজের সাজাও দেয়া হবে না ?

### সূরা আত ত্বীনের শিক্ষা

- আল্লাহ তাআলা মানুষকে সর্বদিক থেকে শ্রেষ্ঠত্বের মর্যাদায় ভৃষিত করেছেন। সূতরাং ঈমান
  ও নেক আমলের মাধ্যমে মানুষকে অবশ্যই এ শ্রেষ্ঠত্বের মর্যাদা রক্ষা করতে হবে।
- ২. মানুষ যদি এ শ্রেষ্ঠত্ত্বের মর্যাদা রক্ষা করতে ব্যর্থ হয় এবং ঈমান ও নেক আমলের পরিবর্তে কুফর, শিরক ও নিফাকের পথে চলে—নিজেদেরকে পাপের কালিমায় জড়িয়ে ফেলে, তা হলে তার ঠিকানা এমন নিকৃষ্ট স্থানে হবে, যেখানে কোনো সৃষ্টি কখনো পৌছবে না।
- ৩. ঈমান ও নেক আমলের মাধ্যমে যারা নিজেদের শ্রেষ্ঠত্ত্বের মর্যাদাকে সমুনুত রাখবে, তাদের পুরস্কার হবে আশাতিরিক্ত ও নিরবচ্ছিন্ন। অতএব আমাদেরকে ঈমান ও নেক আমলের মাধ্যমে মনুষ্যত্ত্বের উচ্চ মর্যাদা রক্ষা করতে হবে।
- 8. आन्नार ठाषामा यादर्जु 'आरकामून राकिमीन' छथा विठातकामत मार्य मर्वद्याष्ठं विठातक, मुज्ताः छिनि मश्कर्यत भुतक्कात छ भारभत भाष्ठि ष्यवगारे प्राटन। छटन छाउना छ क्या श्रार्थनात बाता भाभकारकात क्रमा माछ कतात ष्यांगा कता याग्र। छारे प्यामाप्तत भारभत क्रमा प्यान्नारत निकर्णे मान-मर्वना क्रमा श्रार्थना कतरा रहत ।
- ৫. মু'মিনদেরকে তাদের নেক আমলের জন্য আল্লাহর নিকট পুরস্কারের আশা রাখতে হবে। অপরদিকে নিজেদের পাপ কাজের ব্যাপারে আল্লাহর শাস্তির ভয় অন্তরে জাগরুক রাখতে হবে। মনে রাখতে হবে আশা ও ভয়ের মাঝেই ঈমানের অবস্থান।



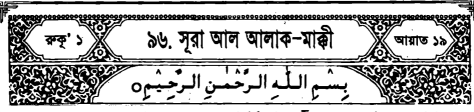
#### নামকরণ

দ্বিতীয় আয়াতের শেষ শব্দ 'আলাক' শব্দটিকেই সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। এটা ছাড়াও 'ইকরা' ও 'কালাম' নামেও এ সূরার অপর দুটো নাম রয়েছে। আলাক অর্থ রক্ত অথবা রক্তের ঘনীভূত অবস্থান। এটা মানুষ সৃষ্টির একটি মূল উপাদান।

#### আন্দোচ্য বিষয়

সর্বসম্মত মতানুসারে এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে। মক্কার অনতিদূরে হেরা পর্বতের গুহায় এ সূরার প্রথম পাঁচটি আয়াত নাযিলের মাধ্যমে ওহী নাযিলের সূচনা হয়। ষষ্ঠ আয়াত থেকে সূরার শেষ পর্যন্ত পরবর্তীকালে নাযিল হয়েছে। রাসূলুক্সাহ (স) যখন হারাম শরীফে নামাযে রত ছিলেন, তখন আবু জাহেল তাঁকে ধমক দিয়ে নামায় থেকে বিরত রাখতে চেষ্টা করছিল। ঠিক সেই সময়ই ষষ্ঠ আয়াত থেকে শেষ পর্যন্ত নাযিল হয়।

এ সূরাতে সংক্ষিপ্তভাবে মানুষ সৃষ্টির রহস্য, অজানা বিষয় সম্পর্কে জ্ঞান দান এবং মহান আল্লাহর কুদরত বর্ণনা করা হয়েছে। নবী করীম (স)-এর দীর্ঘদিনের চিন্তা-ভাবনার অবসান ঘটিয়ে তাঁকে রিসালাতের মাধ্যমে সঠিক পথ প্রদর্শন করা হয়েছে। এর ফলে রাসূলুল্লাহ (স) দিবালোকের মত সুস্পষ্ট পথনির্দেশ পেয়েছেন। সূরার শেষ দিকে কাফেরদের ভ্রান্ত তৎপরতার নিশ্চিত পরিণতির দিকে ইংগিত করা হয়েছে। অবশেষে সকল পরিস্থিতিতে নামাযের মাধ্যমে আল্লাহর নৈকট্য অর্জনের নির্দেশ দেয়া হয়েছে।



( اَقُرَ اَ بِاسْرِ رَبِّسَاقَ الَّانِي خَلَقَ ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِ ﴿ وَالْمِانَ مِنْ عَلَقِ ﴾ ( الْأَنْسَانَ مِنْ عَلَقِ ﴿ الْأَنْسَانَ مِنْ عَلَقِ ﴾ ( الْمُوابِيَّةُ اللهِ عَلَى اللهُ الل

## @ إِقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرُأُ قُ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلِرِقُ عَلَّمَ الْإِنسَانَ

৩. পড়ুন, আর আপনার প্রতিপালক বড়ই সম্মানিত। ৪. যিনি কলমের সাহায্যে জ্ঞান দান করেছেন। <sup>৫</sup> ৫. তিনি শিখিয়েছেন মানুষকে

- ১. 'ইকরা' শব্দের অর্থ 'পড়ুন'। আদেশসূচক কথা। একথা থেকে বুঝা যায় যে, জিবরাঈল (আ) ওহীর কথাগুলো লিখিত আকারে নবী করীম (স)-এর সামনে পেশ করেছিলেন, তাই লিখিত জিনিসই পড়তে বলেছেন। কারণ, জিবরাঈল (আ)-এর কথার অর্থ যদি এই হয় যে, আমি যেভাবে বলছি সেভাবে বলুন, তাহলে রাসূলুল্লাহ (স)-কে বলতে হতো না যে, 'আমি পড়তে জানি না।' কেননা লিখিত জিনিস পড়তে না জানলেও কারো মুখে মুখে উচ্চারণ করা যে কোনো নিরক্ষর লোকের পক্ষেই সম্ভব।
- ২. এখানে 'আপনার প্রতিপালকের নামে পড়ুন' বলে একথা বুঝানো হয়েছে যাকে আপনি প্রতিপালক হিসেবে জানেন তাঁর নামেই পড়ুন। এর দারা এটা বুঝা যায় যে, নবুওয়াত আসার আগেও রাস্লুল্লাহ (স) আল্লাহকে একমাত্র প্রতিপালক হিসেবে জানতেন। এজন্যই তাঁর 'রব' বা প্রতিপালকের পরিচয় দেয়ার প্রয়োজন হয়নি।
- ৩. অর্থাৎ যিনি দৃশ্য-অদৃশ্য সকল কিছুর স্রষ্টা সেই প্রতিপালকের নামে পড়ুন। এখানে সাধারণভাবে 'প্রতিপালক' 'স্রষ্টা' বলাতে এটা বুঝা যায় যে, বিশ্ব-জাহান ও তার মধ্যস্থ সকল সৃষ্টির স্রষ্টা ওপ্রতিপালক একমাত্র আল্লাহ। কেননা এখানে আল্লাহকে কোনো বিশেষ সৃষ্টির স্রষ্টা ও প্রতিপালক হিসেবে উপস্থাপন করা হয়নি।

# مَا لَمْ يَعْلَمُ أَنْ وَكُلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكِيمُ فَيْ أَنْ رَّاهُ اسْتَغْنَى أَ

যা সে জানতো না। ৬৬. কক্ষণো নয়, পঅবশ্যই মানুষ সীমালংঘন করে থাকে।
৭. কেননা, সে নিজেকে মনে করে—সে অভাবমুক্ত

## ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى ﴿ أَرْءَيْتَ الَّذِي يَنْهَى ﴿ عَبْنُهِ الْأَجْعَى ﴿ أَرْءَيْتُ الَّذِا صَلَّى

৮. আপনার প্রতিপালকের নিকট ফিরে যাওয়া সুনিশ্চত। ৯. আপনি কি তাকে দেখেছেন, যে বাধাদান করে—১০. এক বান্দাহকে যখন সে নামায পড়ে। ১০

- 8. সাধারণভাবে (বিশ্বজাহানের) সকল কিছুর সৃষ্টির কথা বলার পর এখানে মানুষকে সৃষ্টির প্রাথমিক অবস্থা উল্লেখ করেছেন। শুক্র মাতৃগর্ভে স্থান লাভ করার পর রক্তে পরিবর্তিত হয়, অতপর সেই রক্ত ঘনিভূত হয়ে যে অবস্থার সৃষ্টি হয়, 'আলাক' দ্বারা রক্তের সেই ঘনিভূত বা জমাট বাঁধা অবস্থাকে বুঝান হয়েছে। তারপর তা গোশ্তের আকৃতি ধারণ করে এবং পর্যায়ক্রমে তা মানুষের আকৃতি লাভ করে।
- ৫. অর্থাৎ তিনি মানুষকে শুধুমাত্র জ্ঞান ও বিবেকসম্পন্ন করেই সৃষ্টি করেননি, তাকে কলম ব্যবহারের সাহায্যে লেখার কৌশলও শিক্ষা দিয়েছেন। জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রচার-প্রসার, বংশ পরম্পরা জ্ঞানের উত্তরাধিকার সংরক্ষণ ও উন্নয়ন এবং ইতিহাস সংরক্ষণ ইত্যাদির একমাত্র মাধ্যম হলো 'কলম'। আল্লাহ তাআলা যদি ইলহামী চেতনা সৃষ্টির মাধ্যমে মানুষকে এ কলমের ব্যবহার শেখাতেন তা হলে মানুষের জ্ঞান অর্জন ও বিস্তারের যাবতীয় যোগ্যতা-প্রতিভা সম্পূর্ণ স্থবির ও অকার্যকর হয়ে যেতো।
- ৬. রাস্লুল্লাহ (স)-এর প্রতি প্রাথমিক পর্যায়ে যে কয়টি আয়াত নাযিল হয়েছিল তা এ পর্যন্ত শেষ হয়েছে। অর্থাৎ স্রা আলাকের প্রথম থেকে 'মা লাম ইয়ালাম' পর্যন্ত এ পাঁচটি আয়াতই সর্বপ্রথম ওহী হিসেবে রাস্লুল্লাহ (স)-এর উপর নাযিল হয়েছে। এ পঞ্চম আয়াতে বলা হয়েছে যে, মানুষ আসলে ছিল জ্ঞানহীন। যা কিছু জ্ঞান সে লাভ করেছে তা আল্লাহই তাকে দান করেছেন। তবে তিনি যে পর্যায়ে যতটুকু জ্ঞান দিতে চেয়েছেন, ততটুকু জ্ঞানই মানুষ অর্জন করতে পেরেছে। কারণ "তাঁর জ্ঞান থেকে যতটুকু জ্ঞান তিনি দিতে ইচ্ছকু তার বেশী মানুষ লাভ করতে পারে না।"

# ® اَرْءَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُنَّى فَيْ اَوْ اَمْرَ بِالتَّقْوَى ﴿ اَرْءَيْتَ

১১. আপনি কি লক্ষ্য করেছেন, সে (বান্দাহ) যদি সঠিক পথে থাকে। ১২. অথবা, তাকওয়ার নির্দেশ দান করে; ১৩. আপনি কি মনে করেন—

### إِنْ كَنَّ بَوْتُولِّي ١٠٠ اَكُرْ يَعْلَرْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرِى ٥٠ كَلَّا لَئِنْ لَّرْ يَنْتَدِهُ

সে (বাধাদানকারী) যদি মিথ্যা আরোপ করে (নবীকে) এবং মুখ ফিরিয়ে নেয় ; ১৪. সে কি জানে না যে, আল্লাহ অবশ্যই (তাকে) দেখছেন ?<sup>১১</sup> ১৫. কক্ষণো নয়!<sup>১২</sup> সে যদি বিরত না হয়

- ৭. অর্থাৎ পরম অনুগ্রহশীল আল্লাহর মানুষের প্রতি এত বড় ও অসামান্য অনুগ্রহ করেছেন, তাঁর বিরুদ্ধে মূর্খতাবশত কখনো এমন কর্মনীতি অবলম্বন করা মানুষের জন্য উচিত হতে পারে না—যে আচরণের কথা সামনে বলা হয়েছে।
- ৮. অর্থাৎ দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও প্রভাব-প্রতিপত্তি যা সে চেয়েছে তাই তাকে দেয়া হয়েছে ; অথচ সে এর জন্য আল্লাহর নিকট কৃতজ্ঞ হওয়ার পরিবর্তে বিদ্রোহের পথ অবলম্বন করেছে।
- ৯. অর্থাৎ দুনিয়াতে সে যা কিছুই করুক না কেন, অবশেষে তাকে আপনার প্রতিপালকের সামনে হাজির হতে হবে। তখন সে তার বিদ্রোহমূলক আচরণের পরিণাম ভোগ করবে। এটা থেকে কোনো মতেই রেহাই পাবে না।
- ১০. 'আব্দ' বা বান্দা বলে এখানে রাস্লুল্লাহ (স)-কে বুঝানো হয়েছে। তাঁকে আব্দ বলে অভিহিত করা তাঁর প্রতি আল্লাহর স্নেহ-ভালবাসার একটি বিশেষ প্রকাশ ভঙ্গি। কুরআন মজীদের আরও কয়েক জায়গায় তাঁকে 'আবদ্' বলে অভিহিত করা হয়েছে। তাছাড়া এখানে আর একটি বিষয়ের প্রতি ইংগিত রয়েছে য়ে, মুহাম্মাদ (স) নবুওয়াতের পদমর্যাদায় অভিষক্ত হলেও তিনি একজন মানুষ, তিনিও আল্লাহর অনুগ্রহ প্রাপ্ত একজন বান্দাহ।

এখান থেকে আরও একটি বিষয় জানা যায় যে, কুরআনর্নপে যে ওহী আমাদের নিকট পৌছেছে, শুধুমাত্র তাই রাসৃশুল্লাহ (স)-এর প্রতি ওহী হিসেবে নাযিল হয়নি, এর

### َلْنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴿ فَاصِيةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةِ أَفَلَيْنَ عُ نَادِيَةً ﴿ فَالْمَانِ مُ فَارِيَةً ﴿ তবে আমি তাকে টেনে-হেঁচছে নিয়ে যাবো কপালের চুল ধরে। ১৬. সেই চুল—মিথ্যাবাদী—পাপিচের কপালের)। ১৭. অতপর সে ডেকে নিক তার সভাসদদেরকে। ১৪

তবে আমি টেনে-হেঁচড়ে নিয়ে যাবো ; بالناصية )-بالناصية )-কপালের চুল ধরে। (بالله ناصية -بالناصية -সেই চুল ঠ-মিথ্যাবাদী - كَاذِبَة ; পাপিষ্ঠের (কপালে)। (ন) - خَاطِئَة ; আতপর সে ডেকে নিক ; نادِيَهُ )-আতপর সভাসদদেরকে।

বাইরেও ওহীর মাধ্যমে অনেক বিষয় তাঁকে শিক্ষা দেয়া হয়েছে। কেননা যে পদ্ধতিতে আমরা নামায আদায় করি তা কুরআন মজীদের কোথাও নেই; নামায পড়ার পদ্ধতি 'অপঠিত ওহী'র মাধ্যমে তাঁকে শিক্ষা দেয়া হয়েছে। সূতরাং কুরআন মজীদ ছাড়াও তাঁর উপর ওহী নাযিশ হতো।

- ১১. 'আপনি কি দেখেছেন" দ্বারা নবী করীম (স)-কে সদ্বোধন করার মাধ্যমে প্রত্যেকটি ন্যায়নিষ্ঠ মানুষকেও সম্বোধন করা হয়েছে। বলা হয়েছে—যে ব্যক্তি একজন নামাযরত আল্লাহর বান্দাকে বাধাদান করে, সেই বান্দাহ সঠিক পথে থাকার এবং লোকদেরকে আল্লাহকে ভয় করার নির্দেশ দেয়ার পরও—আপনি কি তাকে দেখেছেন, সেই লোক সত্যের প্রতি মিধ্যা আরোপ করে এবং সত্যের দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়। আপনি লক্ষ করেছেন কি, তার কার্যকলাপ দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তার কার্যকলাপ দেখছেন—একথা সেজানে না। তার জেনে রাখা উচিত যে, যেহেতু আল্লাহ তার মত যালিমের কর্মনীতি এবং সেযে নিষ্ঠাবান বান্দাহর উপর যুল্ম করছে এসব কিছুই দেখছেন। আর আল্লাহর দেখাই যালিমের শান্তি ও নামাযরত বান্দাহর প্রতিদানকে অনিবার্য করে তুলছে।
- ১২. 'কক্ষণোও নয়' শব্দটি ধমক দেয়ার জন্য। বাহ্যত আবু জাহেলকে বুঝান হলেও মূলত এ ধরনের চরিত্রের প্রত্যেকটি যালিমকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ যালিম যদি লোকদেরকে আল্লাহর ইবাদাতে বাধাদান করা, মূর্তির উপাসনা করতে বাধ্য করা, আল্লাহর নেক বান্দাহদেরকে দুনিয়া থেকে নিশ্চিহ্ন করার দুরাশা মনে পোষণ করা ইত্যাদি অপকর্ম থেকে বিরতনা হয় তাহলে আমি তার কপালের চূল ধরে টেনে জাহানামেনিয়ে যাবো। আর বর্তমানেও তার এসব অপকর্ম করা কখনো সম্ভব হবে না।
- ১৩. 'নাসিয়া' দ্বারা কপালের চুল এবং কপাল দুটোই বুঝায়। এখানে এর দ্বারা আবু জাহেল ও তার মত চরিত্রের প্রত্যেক বদ লোককে বুঝানো হয়েছে। হাদীসে আছে—বদরের প্রান্তরে নিহত আবু জাহেলের কপালের লম্বাচুল ধরে টেনে-হেঁচড়ে তার লাশ নবী করীম (স)-এর নিকট নিয়ে যাওয়া হয়েছিল।
- ১৪. আবু জাহেল তার সমর্থকদের সংখ্যাধিক্যের বড়াই করতো। সে রাস্লুল্লাহ ্(স)-কে বলেছিল—-'হে মুহাম্মাদ! তুমি কোন্ শক্তির জোরে আমাকে ভয় দেখাচ্ছো! এু

## الزَّبَانِيَهُ ﴿ كُلَّا ﴿ لَا تُطِعْهُ وَاسْجُنُ وَاقْتُوبَ ٥

- ১৮. আমিও ডেকে নেই জাহান্নামের পাহারাদারদেরকে। ১৫ ১৯. কক্ষণো নয়! আপনি তার অনুসরণ করবেন না এবং আপনি সিজ্ঞদা করুন ও (আপনার প্রতিপালকের) নৈকট্য লাভ করুন। ১৬
- 🔞 ال+زبانية)-الزبَّانيَة; আমিও ডেকে নেই ; الخربانية)-জাহান্নামের পাহারাদারদেরকে।
- (अर्-कक्षा नय़ ; أَنَظِعْهُ -(لاتطع+هُ)-আপনি তার অনুসরণ করবেন না ; وَ عَلَى -এবং ; الْفَتَرِبُ (আপনার প্রতিপালকের) الْفَتَرِبُ ; الْفَتَرِبُ (আপনার প্রতিপালকের) নৈকট্য লাভ করুন।

উপত্যকায় আমার সমর্থক সবচেয়ে বেশি।' তার কথার জবাবে আল্লাহ তাআলা বলছেন যে, 'তার সমর্থক-সভাসদদেরকে সে ডেকে নিক। আমিও জাহান্নামের প্রহরী ফেরেশতাদেরকে ডেকে নেবো।'

১৫. 'যাবানিয়াহ' শব্দ দ্বারা পুলিশ বা লাঠিধারী পাইক-পেয়াদা বুঝায়, যারা রাজা-বাদশাহদের দরবারে থাকে এবং যাদের প্রতি রাজা-বাদশাহণণ নারাজ হন তাদেরকে হাঁকিয়ে বা টেনে-হেঁচড়ে দরবারে নিয়ে আসে। এখানে আল্লাহ তাআলা বলছেন যে, আবু জাহেল তার সমর্থকদের সংখ্যাধিক্যের বড়াই করে—সে তার সমর্থকদের ডেকে নিক, আমিও আমার পুলিশবাহিনী আযাবের ফেরেশতাদের ডেকে নেই; তখন তার বড়াই কোথায় থাকে দেখা যাবে।

১৬. এখানে 'সিজদা করুন' দারা নামায আদায় করার কথা বলা হয়েছে। কারণ পরপরই বলা হয়েছে নৈকট্য অর্জন করার কথা। আর বান্দাহ সিজদারত অবস্থায়ই আল্লাহর সবচেয়ে বেশি নৈকট্য অর্জন করে।

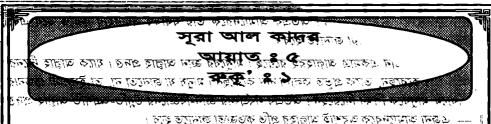
### সূরা আল আলাকের শিক্ষা

- ১. কুরআন মজীদের মাধ্যমে রাস্লুল্লাহ (স)-এর প্রতি আল্লাহর প্রথম নির্দেশ 'পড়ুন' অর্থাৎ পড়তে শেখার মাধ্যমে জ্ঞান অর্জন করুন।এ নির্দেশ সকল মানুষের জন্য। সুতরাং পড়া-লেখা শেখার দ্বারা এ নির্দেশ কার্যকর করা আমাদের উপর ফরয।
- ২. মানুষকে সৃষ্টি করা হয়েছে এক ফোঁটা জমাট বাঁধা নাপাক রক্ত থেকে। সুতরাং মানুষের গর্ব-অহংকার করার কিছু নেই। অতএব আমাদেরকে অহংকার পরিত্যাগ করতে হবে।
- ৩. প্রথম 'পড়ুন' দ্বারা ওহীর শিক্ষা গ্রহণের নির্দেশ এবং দ্বিতীয় 'পড়ুন' দ্বারা ওহীর শিক্ষা প্রচারের নির্দেশ দেয়া হয়েছে। অতএব আমাদেরকে ওহীর জ্ঞান অর্জন করতে হবে, অতপর তা মানুষের নিকট প্রচার করতে হবে।
- 8. আল্লাহ কলমের সাহায্যে শিক্ষাদানের চেতনা আমাদের অন্তরে সৃষ্টি করে দিয়েছেন। আল্লাহ যদি তা না করতেন তা হলে মানুষের জ্ঞান অর্জন, জ্ঞান-বিস্তার এবং যাবতীয় যোগ্যতা ও প্রতিভা<sub>য়</sub>

সম্পূর্ণরূপে স্থবির হয়ে যেতো। অতএব আমাদেরকে তার যথায়থ সদ্যবহার করতে হবে এবং। আল্লাহর দরবারে ওকরিয়া জানাতে হবে।

- ৫. সকল জ্ঞান একমাত্র আল্লাহরই রয়েছে। মানুষের জ্ঞান আল্লাহ প্রদন্ত। যাকে আল্লাহ দীনের জ্ঞান দান করেছেন, তাকে প্রভূত কল্যাণ দান করেছেন। মানুষ যা জ্ঞানতো না, তা ইসলামী চেতনার মাধ্যমে মানুষকে শিক্ষা দিয়েছেন। অতএব সর্বপ্রকার জ্ঞান-বিজ্ঞানের উন্নতি-অ্যাগতি আল্লাহ প্রদন্ত — এজন্য আমাদেরকে অবশ্যই আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞানাতে হবে।
- ৬. আল্লাহ তাআলা আমাদেরকে দয়া করে সৃষ্টি করেছেন। অতপর দয়া করে দুনিয়াতে চলার জন্য প্রয়োজনীয় জ্ঞান দান করেছেন। অতএব আল্লাহ তাআলার বিরুদ্ধে বিদ্রোহমূলক আচরণ থেকে আমাদেরকে বিরত থাকতে হবে। আর আমরা তো আসলে তাঁর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে তাঁর কোনো ক্ষতিই করতে পারবো না।
- ৭. আল্লাদ্রোহী মানুষকে অবশ্যই একথা স্বরণ রাখতে হবে যে, তাদেরকে আল্লাহর সামনে অবশ্যই হাজির হতে হবে এবং তাদের কাজের প্রতিফল ভোগ করতে হবে।
- ৮. ভাল কাজের পুরস্কার ও মন্দ কাজের শান্তি পাওয়া বিবেক-বৃদ্ধি ও যুক্তির ঐকান্তিক দাবী। নচেৎ ভাল-মন্দ ও সং-অসং সবই সমান হয়ে যায়। অতএব আমাদেরকে পুরস্কার ও শান্তির প্রতি দৃঢ় বিশ্বাস রাখতে হবে এবং সে হিসেবে জীবন গড়তে হবে।
- ৯. নবী-রাসৃলদের মাধ্যমে আল্লাহর দেয়া হেদায়াত যে গ্রহণ না করবে তার বৈষয়িক জ্ঞান যত বেশীই থাকুক না কেন তা মূর্খতার নামান্তর। অতএব বৈষয়িক জ্ঞান অর্জনের সাথে সাথে ওহীর জ্ঞান অর্জন করা আমাদের কর্তব্য। কারণ বৈষয়িক জ্ঞান ধারণীয় আর ওহীর জ্ঞান অকাট্য ও সন্দেহাতীত।
- ১০. আল্লাহদ্রোহী শক্তির বিরোধিতা যত তীব্রই হোক না কেন, কোনো ক্রমেই দীনের পথ থেকে সরে যাওয়া যাবে না। সকল অবস্থাতেই আল্লাহর প্রতি অনুগত এবং তাঁর রাস্লের অনুসরণ করে যেতে হবে—সকল পরিস্থিতিতে নামাযের মাধ্যমে আল্লাহর নৈকট্য অর্জনের চেষ্টায় রত থাকতে হবে।





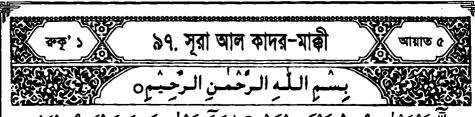
**না মুক্তর্বা** তি চাল্টি এট্রেন্ট্র হাড দ্বেন চলতাল্ল নির্মান্ত স্থীন হাজ দ্বেন জন্তন্যাল্লাল জ্যাল্লাল্ড ওচ্চালে ও তে **প্রথম সায়াত্ত্বের স্থান্ত জ্ঞান্ত উদ্ভিত্ত দ্বারা সুরান্ত নামকর্থ ক্রা ,হয়েছে** চিত্রালিক তে

#### নামে রাট চাক হানুদের জ্বারার এই লালেনে হো স্বামাত সাত । চাক হারেওে তর্চনী জানুদ্দানার **আলোচ্য বিষয়**

आत्मान्त । नयस प्रमुख्यान सुनीत्मन सूर्यामा, सूना ७ शक्य द्वातार ५० अनुवाद सून आत्माना दिवस । भूतां भिक्त ना भागांनी २५सम्ब स्माभाद्ध स्ट्रिश्चर्यक श्रीकृद्धक पद्ध पाद्नाना दिसरम् आत्मार्क प्रमा मानी द्वार अधीयसन इस्

্ এ সূরায় আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেছেন যে, এ সুরআন আমিই নাথিল করেছি। এটা মুহামাদ-এর নিজস্ব কোনো রচনা নম জ্যামি কদরের রাতে এটা নাথিল করেছি। এটা অত্যন্ত লামান ও মর্যাদান রাত্য এ রাতেরঃ মর্যাদা বুরাছে নিয়ে আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেন যে, এগরাতের মর্যাদা এত বেশি যে, হাজার মাদাও এর সমান নয় এই রাতেই তাকদীরের ফার্মসালা হয়। অর্থাহ ভালা নির্ধারণ করা হয়। এ রাতে বে কিতাব নাথিল করা হয়েছে করে বিশ্বান সেই কিতাবের মাধ্যমেত্মমন জাতিকে দেয়া হয়েছে, তা তথুমাত্র কুরাইশাভ আরক জাতি সয়, বরুছ বিশ্ব মানার শোষ্ঠীর যারাই এ কিতাবের বিধানকে নিজেনের জীবনের সর্বজ্ঞাকি বিশ্বান করবে তাদের স্বার ভাগ্যই পরিবর্তন হয়ে যাবে।

সূরার শেষ ভাগে বলা হয়েছে যে, এ রাতে ফেরেশতাগণ ও রহ তথা জিবরাঈল (আ) আল্লাহর অনুমতি নিয়ে সব ধরনের আদেশ-নিষেধ ও বিধি-বিধান নিয়ে অবতীর্ণ হয়। সদ্ধ্যা থেকে সকাল পর্যন্ত এ রাতে পূর্ণ শান্তি ও নিরাপত্তা বিরাজ করে। অর্থাৎ এ রাতে কোনো অণ্ড বিষয় মানুষের ওপর প্রভাব ফেলতে পারে না। কারণ আল্লাহ তাআলা যা কিছুই নাযিল করেন তা মানুষের কল্যাণের জন্যই করেন। এমন কি কোনো জাতিকে ধ্বংসের ফায়সালা করলেও তা মানব জাতির কল্যাণের জন্যই করেন।



- ۞ إِنَّا ٱنْزَلْنُهُ فِي كَيْلَةِ الْقَنْ رِقَّ وَمَّا ٱدْرِيكَ مَا كَيْلَهُ الْقَنْرِ٥
  - ১. নিশ্চয়ই আমি তা (কুরআন) কদরের রাতে নাযিল করেছি । ২. আর কদরের রাত কি, তা কিসে আপনাকে জানাবে!
- فِيْ ; আম (কুরআন) নাযিল করেছि:(انزلنا+ه)-اَنْزَلْنُهُ ; নিক্য়ই আমি: (انزلنا+ه)-اَنْوَلُكُ - اَدْرُلُكَ ; কিসে-مَا ; আর -وَ আ - কদরে। (الله قدر)-الْقَدْرِ ; রাতে -مَا : কিসে-الْيُلَةُ)-لَيْلُةً - اَدْرُلُكَ ; কদরের الْقَدْرِ ; কা-لَيْلَةً ; কি-مَا ; কানবে জানাবে (ادرى+ك)
- ১. 'আন্যালনাহ' অর্থ 'আমি তা নাযিল করেছি'। 'তা' দ্বারা কুরআন মজীদের দিকে ইশারা করা হয়েছে। কুরআন মজীদের নাম উল্লেখ না করলেও আগে-পরের আলোচনা থেকে এটা অনুধাবন করা যায় যে, উল্লেখিত 'তা' শব্দ দ্বারা কোন্ দিকে ইংগিত করা যায়। কুরআন মজীদেই এর অনেক উদাহরণ রয়েছে।

আল্লাহ তাআলা এরশাদ করছেন যে, আমি এ কিতাব কদরের রাতে নাযিল করেছি। 'কদরের রাত'-এর দুটো অর্থ হতে পারে—দুটো অর্থই এখানে প্রযোজ্য। এক ঃ এটা সে রাত যা অত্যন্ত সমানিত ও মর্যাদাবান। এর রাত হাজার মাস থেকে উত্তম। এ রাতে সমগ্র মানবতার কল্যাণের জন্য যে কিতাবটি নাযিল করা হয়েছে তা কেয়ামত পর্যন্ত মানব জাতিকে পথ দেখাবে। আর এমন একটি কল্যাণকর কাজ হাজার মাসেও করা হয়নি। দুই ঃ এটা সে রাত যে রাতে ভাগ্যসমূহের ফায়সালা করে দেয়া হয়। এ রাতে যে কিতাব নাযিল করা হয়েছে তা সমগ্র মানব জাতির পরিবর্তন করে দেবে। যে এ কিতাবের বিধান অনুসারে জীবন যাপন করবে তার ভাগ্যের কল্যাণকর পরিবর্তন হবে। আর যে এ কিতাবের বিধান অনুসারণ করবে না, অথবা এর বিরোধিতা করবে তার ভাগ্যের পরিবর্তন হবে বিপর্যয়কর।

শবে.কদর বা কদরের রাত কোন্টি সে সম্পর্কে অনেক মত থাকলেও অধিকাংশ মুফাস্সির, কুরআন মজীদের কয়েকটি আয়াত এবং নির্ভরযোগ্য হাদীস থেকে এটা জানা যায় যে, সে রাতটি রমযান মাসের শেষ দশ দিনের কোনো একটি বেজোড় রাত। আবার এর মধ্যে বেশির ভাগ লোকের মত অনুসারে ২৭ রমযানের রাত। চান্দ্র মাসের নিয়ম অনুসারে রাত যেহেতু আগে আসে। তাই বলা হয় ২৭ রমযানের পূর্ব রাতটি সেই মহা মর্যাদাবান কদরের রাত।

# وَلَيْلَةُ الْقَدْرِةِ خَيْرٌ مِنْ الْفِ شَهْرِ أَهُ تَنَوَّلُ الْمَلِئِكَةُ وَالرُّوحُ فِيْهَا

৩. কদরের রাত হাজার মাস থেকেও উত্তম । ২৪. ফেরেশতারা এবং রূহ<sup>৩</sup> (জিবরাঈল) তাতে অবতীর্ণ হয়—

بِاذْنِ رَبِهِمْ مِن كُلِّ اَمْ فَ سَلَّمْ هِي حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجُولَ তাদের প্রতিপালকের অনুমতিক্রমে প্রত্যেকটি বিষয়ে নির্দেশ নিয়ে।<sup>8</sup>

৫. শান্তিময় সেই রাত ফজর উদয় পর্যন্ত।<sup>৫</sup>

- شَهُر ; কদরের : উত্তম -مَنْ ; উত্তম -فَيْرٌ ; কদরের -الْقَدْر ; নাত -لَبُلْكُ । মাস الله -وَ ; কবতীৰ্গ হয় - (الله ملتَكَمة) -الْمَلْكُ كَهُ ; অবতীৰ্গ হয় - نَعَنَزُلُ । কেরেশতারা - رَبِهِمْ ; জিবরাঈল الرُوْحُ - (رب اذن) -باذن ; তাতে -فِيْهَا ; জিবরাঈল -الرُوْحُ । জিবরাঈল -سَلُمٌ । বিষয়ে তি المرر : প্রত্যেকটি - مِنْ كُلِ ; কাডিময় ; ক্রি রাত : مِنَ كُلِ : ক্রেই রাত ; ক্রি - ক্রি রাত - مَطلع ; উদয় - المُفجر : সেই রাত ; مُطلع ; ভিন্ন - مَطلع ;

২. কদরের রাতকে হাজার মাস থেকে উত্তম বলা হয়েছে। অর্থাৎ এ রাতের নেক কাজ হাজার মাসের নেক কাজ অপেক্ষা উত্তম। হাদীসে রাস্লুক্সাহ (স) এরশাদ করেছেন যে, যে লোক কদরের রাতে ঈমানের সাথে ও আল্লাহর কাছে প্রতিদান লাভের আশায় ইবাদাতের জন্য দাঁড়িয়েছে, তার পেছনের সমস্ত গুনাহই মাফ করে দেয়া হয়েছে।

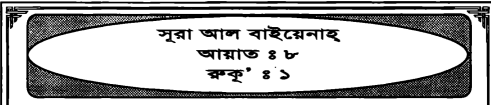
এখানে 'হাজার মাস' দারা গুণে গুণে এক হাজার মাস বুঝানো হয়নি; বরং সংখ্যার বিপুলতা বুঝানোর জন্য আরবরা এরূপ হাজার শব্দ ব্যবহার করতো, সে হিসেবে আল্লাহ তাআলাও শব্দটি ব্যবহার করেছেন।

- ৩. এখানে 'রহ' দ্বারা জিবরাঈল (আ)-কে বুঝানো হয়েছে। এটাই সবচেয়ে সহীহ ও গ্রহণযোগ্য মত। সমস্ত ফেরেশতার কথা উল্লেখ করার পর জিবরাঈল (আ)-এর উল্লেখ করা হয়েছে তাঁর বিশেষ মর্যাদা বুঝানোর জন্য। মনে হয় যেন বলা হয়েছে

  —সমস্ত ফেরেশতারা একদিকে আর জিবরাঈল (আ) একদিকে।
- 8. অর্থাৎ ফেরেশতারা দুনিয়াতে নিজেদের উদ্যোগে অবতরণ করে না ; বরং আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদেরকে বিভিন্ন বিষয়ে দায়িত্ব দিয়ে পাঠানো হয়।
- ৫. অর্থাৎ ফজর উদয় পর্যন্ত সমস্ত রাতই শান্তি আর শান্তি বিরাজ করতে থাকে। ফেরেশতারা এবং জিবরাঈল (আ) সে রাতে দুনিয়াতে অবতরণ করে ইবাদাতে রত প্রত্যেক নর-নারীকে আল্লাহর পক্ষ থেকে সালাম তথা শুভেচ্ছা বাণী জ্ঞাপন করেন। আল্লাহ তাআলা সে রাতে ঝড়-তৃফান বা ভূমিকম্প থেকে দুনিয়াকে মুক্ত রাখেন।

## (সূরা আল কাদরের শিক্ষা)

- কুরআন মজীদ আল্লাহর নাযিলকৃত সর্বশেষ আসমানী কিতাব। অতপর মানুষের জন্য কেয়ামত পর্যন্ত আর কোনো কিতাব নাযিলের প্রয়োজন হবে না—একথা আমাদেরকে মনে-প্রাণে বিশ্বাস করে এ কিতাবের বিধান অনুসারে আমাদেরকে জীবন গড়তে হবে।
- २. त्रयगम यात्मत्र त्यस मगमित्नत्र यथाज्ञत्त त्य कात्मा এकि त्राष्ठ व यश्चेष्ठ् जाम कृत्रजान नायिम श्रयाद्य । त्यरे त्राज्ञक 'मारेनाजूम काम्त्र' वमा श्रय थाकि । युज्ताश जायात्मत्रक व त्राज्जत यर्यामा यम्पर्क मठाजन थाकराज श्रव ।
- ৩. 'লাইলাতুল কাদ্র'কে আমরা 'শবে কদর' বলে থাকি, যার অর্থ–'ভাগ্য রজনী' বা 'মহিমান্থিত রাত'। এ রাতের মর্যাদা—এ রাত হাজার মাস থেকে উত্তম। সূতরাং কুরআন নাযিলের রাত হিসেবে আমাদেরকে এ রাতে ইবাদাত-বশ্বেগীর মাধ্যমে ফায়দা হাসিল করতে হবে।
- ৪. এ রাতে প্রতি বছর জিবরাঈল (আ) আন্যান্য ফেরেশতাসহ দুনিয়াতে অবতরণ করেন, কারণ এ রাতেই তিনি রাসুলুল্লাহ (স)-এর নিকট প্রথম ওহী নিয়ে দুনিয়াতে আগমন করেছেন, যে ওহীর মাধ্যমে অন্ধকার বিশ্ব আলো ঝলমল হয়ে উঠেছিল। সূতরাং আমাদেরকে এ রাতের সম্মান করতে হবে।
- ৫. আল্লাহ তাআলা এ রাতকে গোপন রেখেছেন, যাতে মানুষ এ রাতের অনুসন্ধানে রমযানের সকল রাতে ইবাদাতে মশগুল থেকে অশেষ পুরস্কারের ভাগী হতে পারে। অতএব আমাদেরকে রমযান মাস থেকে পুরোপুরি ফায়দা হাসিল করার লক্ষে পুরো রমযান মাসকে ইবাদাতের মাস হিসেবে গ্রহণ করতে হবে।
- ৬. 'লাইলাতুল কদর' রাতে ফজর পর্যন্ত শান্তি বিরাজ করতে থাকে। সুতরাং আমাদেরকে এ রাতে ইবাদাতের মাধ্যমে সেই শান্তির অংশীদার হওয়ার জন্য আপ্রাণ চেষ্টা করতে হবে।
- १. (শষ कथा शला—कुत्रजान मजीप्नित कात्रः। 'माश्माज्ञ कमत्तत्र' मर्यामा जात माश्माज्ञ कमत्तत्र जना कमार्ये त्रमान माराज्य मर्यामा। मुजताः कृत्रजान मजीप्तक वाम पिरा वा जात श्री जिवरश्मा पिश्वर कार्यान मुक्त भाउरा याज भारत ना। जिवरा जामाप्तित्व विभाग क्राम्य कृत्रजान मजीप्तत्व विभाग वाखवात्रन करत्वे मक्त मुक्त माराज कर्मज्ञ श्रीप्तत विभाग वाखवात्रन करत्वे मक्त मुक्त माराज कर्मज्ञ श्रीप्तत वाखवात्रन वालक्ष्यां विभाग वाखवात्रन वालक्ष्यां विभाग वाखवात्रन वालक्ष्यां वालक्य



### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের শেষের البينة শব্দটিকে এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

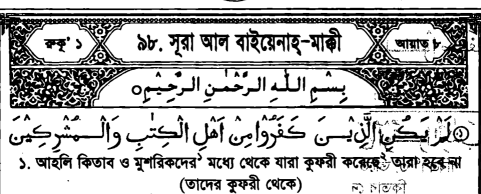
### নাথিল হওয়ার সময়কাল

সূরাটি মাক্কী বা মাদানী হওয়ার ব্যাপারে মতভেদ থাকলেও অধিকাংশ আলেম ও মুফাস্সিরের মতে সূরাটি হিজরতের পরে মাদানী জীবনে অবতীর্ণ হয়েছে।

### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার আলোচ্য বিষয়কে দুটো অংশে বিভক্ত করা যায়। প্রথম অংশ, প্রথম আয়াত থেকে পঞ্চম আয়াত পর্যন্ত। এ অংশে আহলি কিতাব ও মুশরিকদের সম্পর্কে আলোচনা রয়েছে। রাসূলুল্লাহ (স)-এর আগমনের পূর্বে আহলি কিতাব ও মুশরিকরা কুফরীতে নিমজ্জিত ছিল। আর রাসূলুল্লাহ (স) কর্তৃক উপস্থাপিত ইসলামী জীবনাদর্শ আসার পরও তারা সেই কুফরীতেই ডুবে থাকল। অথচ ইসলামই হল সহজ-সরল এবং মানুষের স্বভাবের সাথে সামজ্ঞস্যশীল জীবন ব্যবস্থা। আর সকল নবীর আনীত জীবন ব্যবস্থা ইসলামই ছিল। সূতরাং আহলি কিতাব ও মুশরিকদের একনির্চভাবে ইসলামী বিধান অনুসরণ করেই আল্লাহর ইবাদাত করা উচিত।

দিতীয় অংশে বলা হয়েছে যে, আহলি কিতাব ও মুশরিকদের মধ্যে যারা মুহামাদ (স) কর্তৃক আনীত জীবন ব্যবস্থা গ্রহণ না করে পূর্বের মত কুফরীতেই ডুবে রয়েছে, অথবা ভবিষ্যতে যারা উক্ত জীবন ব্যবস্থা গ্রহণ না করে শিরক-কুফরীতে ডুবে থাকবে তারা সৃষ্ট জীবের মধ্যে অপদার্থ ও নিকৃষ্ট জীবে পরিণত হবে। তাদের স্থান হবে চিরস্থায়ী জাহান্নাম। আর যারা তা গ্রহণ করে ঈমানদার হবে এবং ঈমানের দাবী অনুযায়ী সংকর্ম করে যাবে, তারা হবে সৃষ্টির সেরা। এমন কি তারা ফেরেশতাদের চেয়েও অধিক মর্যাদার অধিকারী হবে। তাদের পুরকার হলো চিরস্থায়ী জান্নাত। আখেরাতে আল্পাহ তাঁদের কৃতকর্মের জন্য তাঁদের প্রতি সন্তুষ্ট থাকবেন এবং তাঁরাও থাকবেন তাঁর প্রতি সন্তুষ্ট।



- ১. 'আহলি কিতাব' দ্বারা ইল্টা ও খৃন্টানদেরকে বুঝানো হয়েছে গ্রামান বিকানে বুঝানো হয়েছে তাদেরকে যারা কোনো আসমানী কিডাবের অনুসাতী ছিল না । ইল্টা-খৃন্টান ও মুশরিকদেরকে এখানে আলাদাভাবে উল্লেখ করা হয়েছে যাদিও আহলি কিতাব তথা ইল্টা-খৃন্টানরাও শিরকে লিগু ছিল। ইল্টারা হয়রত উসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলে শিরক করতো; আর খৃন্টানরা হয়রত উসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলে শিরক করতো; আর খৃন্টানরা হয়রত উসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলে শিরক করতো; আর খৃন্টানরা হয়রত উসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলে শিরক করতো। এছাড়া খৃন্টানরা 'তিন খোদা' মেনেও শিরক করতো। এতাড়া খুন্টানর কিছু কিছু বিধান মেনে চলতো আরু বল্লা তারাতো তাল্লাহর অনুসারীই ছিল। পরবর্তীতে তারা আসমানী কিতাবে পরিবর্জন প্রারহির্মন করে নিয়েছিল । আর মুশরিকরা তো তাওহীদকে চূড়ান্তভাবে অস্বীকার করেছা । ছাহুলি কিছুলি । মুশরিকদের মধ্যকার এ পার্থক্য ওধুমাত্র পারিভাষিক ছিল না লাভ পত স্থিকভাবে যবেহ করলে তা মুসলমানদের জন্য হালাল ঘোষণা করা হয়েছে। তাদের মেরেদেরকৈ বিয়ে করার অনুমতিও দেয়া হয়েছে। অপরদিকে মুশরিকদের মবেহ করা প্রামান হালাল নাম এবং তাদের মেরেদের বিবাহ করার অনুমতি দেই । তাদের মেরেদের বিবাহ করার অনুমতি দেই । তাদের মেরেদের বিবাহ করার অনুমতি দেই । তাদের মেরেদের বিবাহ করার অনুমতি দেই ।
- ২. 'আহলি কিতাব ও মুশরিকদের মধ্য থেকে যারা কুফরী করেছে —এর অর্থ এ নিয়া যে, তাদের মধ্য থেকে কুফরী করেনি এমন লোকও তুখন বর্তমান ছিল। এখানে কাফারে শব্দটি ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। বিভিন্ন প্রকার কুফরী এর মধ্যে শামিল রয়েছে। 'মিন' শব্দটি 'কতক' বা 'কিছু সংখ্যক' অর্থে এখানে ব্যবহৃত হয়নি। বরং মিন' শব্দটি বর্ণনামূলক। এর অর্থ কুফরীতে লিপ্ত দুটো দল ছিল—এক, আইলি কিতাব ; দুই, মুশরিক। এদের মধ্যে কেউ কেউ ছিল, যারা আল্লাহকে আল্লোহ স্বীকার কর্মেছে লালাকার কেউ ছিল আল্লাহকে মানতো, কিন্তু একমাত্র মা বুদ হিসেবে স্বীকার কর্মেছা নালা আল্লাহকে সার্বাহন সার্বভৌমতে বা ক্ষমতায় অন্যদেরক্তি অংশীকার কর্মছা লালাক কর্মছা বিক্তি ছিল আল্লাহকে সার্বভৌমতে বা ক্ষমতায় অন্যদেরক্তি অংশীকার ক্রিছে মানছেছা লালিভ সারাজ। ক্রেছ জালাহকে সার্বভিম বা ক্রমতার করতো ; ক্রিছু অঁন্তা ক্রমিকে মানছেছা লালিভ সারাজ। ক্রেছ জুলাবার এক নবীকে মানতো-তো অন্য নবীকে স্বীকৃতি ছিল্প ক্রমতার আল্লাহকে মানতো-তো অন্য নবীকে স্বীকৃতি ছিল্প ক্রমিক মানতো-তো অন্য নবীকে স্বীকৃতি ছিল্প ক্রমতার আল্লাহক স্বালার বিভিন্ন ক্রমতার স্বালার বিভিন্ন ক্রমতার স্বালার বিভিন্ন ক্রমতার আল্লাহক স্বালার বিভিন্ন ক্রমতার বিভিন্ন ক্রমতার স্বালার বিভালার ক্রমতার স্বালার বিভালার ক্রমতার বিভালার ক্রমতার স্বালার বিভালার স্বালার বিভালার স্বালার ক্রমতার স্বালার বিভালার স্বালার বিভালার ক্রমতার স্বালার বিভালার স্বালার বিভালার স্বালার স্বালার বিভালার স্বালার স্বালার স্বালার বিভালার স্বালার স্বালা

## منفکیں حتی تاتیم البینی واصفا ﴿ وَمَوْلَ مِنَ اللهِ يَتَلَّ وَاصْفَا वित्र । अठक्र ना आत्म ठात्मत काष्ट्र मुन्ह क्षेत्रान । ২. आल्लाहत भक्क थिरक একজন तामृन (यिनि) পড়ে তনাবেন সহীकाসমূহ (গ্রন্থ)—

مُطَهَّرَةً ﴿ فَيُهَا كُتُبُ قَيْبَةً ﴿ وَمَا تَفَرَّقَ الَّنِينَ اُوتُوا الْكُتُبُ مُطَهَّرَةً ﴿ وَمَا تَفَرِقَ النِّذِينَ اُوتُوا الْكُتُبُ الْمُعَالِينَ الْمُوا الْكُتُبُ الْمُعَالِينَ اللهِ الْمُعَالِينَ الْمُوا الْكُتُبُ الْمُعَالِينَ اللهِ الْمُعَالِينَ اللهُ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَالَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَالِينَا الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَلِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعِلَّيْكِلِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَلِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَالِي الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا الْمُعَالِينَا

الْبَيْنَةُ ; আসে তাদের কাছে - مَنْ فَكِيْنَ - বরত بَنْ مَنْفَكِيْنَ - বরত بَنْفَكِيْنَ - বরত بَنْفَكَ (الله بينة) - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكُونَ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكِيْنَ - مَنْفَكَلْ - مَنْفَكُلْ - مُنْفَكِلْ - مُنْفَكِيْنَ - مَنْفَكُلُونَ - مُنْفَكُلُلْ - مُنْفَكِيْنَ مُنْفَكِ - مُنْفَكَلُكُ - مُنْفَكَلُكُ - مُنْفَكِيْنَ - مُنْفَكَلُكُ - مُنْفَكَلُكُ - مُنْفَكَلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفُكُلُكُ - مُنْفَكُلُكُ - مُنْفُكُلُكُ - مُنْفُكُلُكُ - مُنْفُعُلُكُ - مُنْفُعُلُكُ - مُنْفُكُلُكُ - مُنْفُعُلُكُ - مُنْ

ধরন ছিল তার সবগুলোই এখানে বুঝানো হয়েছে। কারণ সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী ও পূর্ণাংগ দীন আসার পর পূর্ববর্তী সকল নবীর উন্মতকে এ নবীর এ দীনই মেনে নিতে হবে। তা না হলে অর্থাৎ এ নবী ও তাঁর আনীত জীবন ব্যবস্থা মেনে নিতে ধারাই অস্বীকার করবে, তারাই কুফরীতে লিপ্ত হয়ে পড়বে। এ দৃষ্টিভঙ্গিতে বর্তমান যুগের ইহুদী ও খৃষ্টান সকলেই কুফরীতে লিপ্ত রয়েছে। কেননা তারা মুহাম্মাদ (স)-এর দীনকে মেনে নেয়নি।

- ৩. 'সুম্পন্ত প্রমাণ' আসার অর্থ এমন প্রমাণ যার দ্বারা কুফরীর কুফল ও সত্যের কল্যাণ তাদের সামনে পেশ করবে। এছাড়া এ কুফরী থেকে তাদের বের হবার কোনো পথ নেই। তবে এর অর্থ এমন নয় যে, এরূপ প্রমাণ এসে গেলে তারা সকলেই কুফুরী ত্যাগ করে মু'মিন হয়ে যাবে। বরং এর অর্থ হলো—এ প্রমাণটি ছাড়া তাদের কুফরী থেকে বের হয়ে আসার কোনো সম্ভাবনাইনেই। আর সেই প্রমাণটি যখন এসে গেছে, তখন কুফরীর ওপর তাদের প্রতিষ্ঠিত থাকার দায় তাদের নিজেদের ওপরই বর্তাবে। তাদের আর কোনো অজুহাত থাকল না। কারণ আল্লাহর পক্ষ থেকে হেদায়াত দানের যে দায়িত্ব ছিল তা তিনি পালন করেছেন। যেমন আল্লাহ তাআলা এরশাদ করেন ঃ "হেদায়াত দান আমারই দায়িত্ব।"
- 8. 'সুস্পষ্ট প্রমাণ' বলতে মুহাম্মাদ (স)-কে বুঝানো হয়েছে। কারণ তাঁর মত একজন নিরক্ষর লোকের পক্ষে কুরআন মজীদের মত কিতাব রচনা করে মানুষের সামনে পেশ করা, তাঁর শিক্ষার প্রভাবে মু'মিনদের জীবনে আমূল পরিবর্তন সাধিত হওয়া, তাঁর নবুওয়াত লাভের পূর্বেকার ও পরের জীবন, তাঁর নিম্কল্ম চরিত্র, কথা ও কাজের সাদৃশ্য ইত্যাদি প্রমাণ করে যে তিনি যথার্থই আল্লাহর রাসূল! তাঁর শিক্ষাকে জীবনে বাস্তবায়ন

لا مِن بَعْنِ مَا جَاءَ تَهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ وَمَا أُمُو اللَّالِيعْبُلُ وَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مُخْلِصِينَ فَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّ

كَ الرِّيْكِينَ لَهُ حُنَفَاءُ وَيُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُـوَّالُوَّلُوةَ وَذَلِكَ प्रीनत्क छात छना निर्मिष्ट करत ; এবং (यन) काराम करत नामाय ও দেয় যাকাত ; আর এটাই

الأ - ছাড়া; من بَعْد : পর بَهْمُ : بَهْمُ : পর بَاءَ تُهُمُ : পর بَعْد : তাদের প্রতি এসে যাওয়ার; البَينَةُ - পর بَهْمُ : পর - من بَعْد : তাদেরকে তো হকুম দেয়া হয়নি : البَينَةُ - الْبَينَةُ - আছাড়া যে : তারা যেন ইবাদাত করে : الله - আল্লাহর : তারা যেন ইবাদাত করে : الله - আল্লাহর : তারা যেন ইবাদাত করে : তারা ছবা - لَيُعْبُدُوا : তার জন্য - كَنْفَاءَ : নানক - كَنْفَاءَ : কারেম করে : وَ : তাকাত - يُوْتُوا : ৩-و : তামায - الصَّلُوة : কারেম করে - يُقْيْمُوا : আর - دُلك : আর - دُلك : আর - دُلك : আর :

করার মধ্যেই মানব জীবনের প্রকৃত কল্যাণ নিহিত রয়েছে। আর এটা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত।

- ৫. 'সহীফা' শব্দের আভিধানিক অর্থ— 'লিখিত পাতা'। কুরআন মজীদে 'সহীফা' বলে নবীদের ওপর নাযিলকৃত কিতাবকে বুঝানো হয়েছে। আর পবিত্র সহীফা অর্থ এমন কিতাব যাতে কোনো প্রকার বাতিল ও নৈতিক অপবিত্র কথার মিশ্রণ নেই। কেউ যদি কুরআন মজীদের পাশাপাশি বাইবেল বা অন্য কোনো ধর্মগ্রন্থ অধ্যয়ন করেন, তাহলে তার সামনে স্পষ্ট হয়ে যাবে যে, সেসব কিতাবে এমন সব কথাও লিখিত রয়েছে যা সত্য ও ন্যায়ের বিরোধী এবং সেসব কথা সাধারণ বিবেক-বুদ্ধিরও বিরোধী। অপর দিকে কুরআন মজীদের কথাওলো অত্যন্ত যুক্তিসম্মত ও পবিত্র-পরিচ্ছন্ন। এর দ্বারা এটাই প্রমাণিত যে, সেসব কিতাবে আল্লাহর বাণীর সাথে মানুষ নিজেদের কথার সংমিশ্রণ ঘটিয়ে আল্লাহর কিতাবের পবিত্রতা নষ্ট করে দিয়েছে।
- ৬. আল্লাহ তাআলা নিজের পক্ষ থেকে হেদায়াত দানের ব্যাপারে কোনো প্রকার অপূর্ণতা রাখেননি; কিন্তু আহলি কিতাবরা আল্লাহর কিতাবে নিজেদের খেয়াল-খুশীমত পরিবর্তন করে নিয়েছিল এবং নিজেদের মধ্যে বিভিন্ন দল-উপদলের সৃষ্টি করেছিল। সূতরাং তাদের শুমরাহীর জন্য তারা নিজেরাই দায়ী। অতপর যেহেতু তাদের সহীফাগুলোর শিক্ষা সত্য ও পবিত্র ছিল না, তাই আল্লাহ তাআলা একজন রাসূল ও একটি পূর্ণাংগ ও সত্যস্ঠিক কিতাব পাঠিয়ে তাদের জন্য প্রমাণ পূর্ণ করে দিলেন। এখন তারা আল্লাহর সামনে

## دِينَ الْقَيِّمَةِ ﴿ إِنَّ الَّذِيدَ الْمُشْرِكِينَ الْكِتْبِ وَالْمُشْرِكِينَ সত্য-সঠিক দীন ا و আহলি কিতাব ও মুশরিকদের মধ্য থেকে যারা কৃফরী করেছে

فِي نَارِ جَهَنَّرَ خَلِي بِسَى فِيهَا ﴿ أُولِئِكَ هُرْشُرُّ الْبَرِيةِ ۞ إِنَّ الَّذِيثَ তারা নিচিত জাহান্নামের আগুনে চিরদিন অবস্থানকারী হবে ; তারাই হবে সৃষ্টির অধম। ° ৭. নিচিত যারা

- كَفَرُوا ; मिन - الَّذِيْنَ ; निनि (ال + قيمة) - القَيِّمَة ; निन - دِيْنَ - प्रें - प्रें निन - وَيْنَ - प्रें निन - وَيْنَ - प्रें निन - प्रें निन क्षत्र क्षत्री करत्र क्ष्ण्ं क्षत्री करत्र क्ष्णं निकात ; و و و - अर्थं कर्म निकात - الْمُسْرُكِيْنَ - خُلدِيْنَ ; जार्थं निकात - أَوْلَئِكَ هُمُ ; जार्थं - فَيْهَا ; प्रिं निकाती रत - أَوْلَئِكَ هُمُ ; जार्थं - فَيْهَا ; ज्ष्पं निकाती रत - أَوْلَئِكَ هُمُ ; जार्थं - الله الله - اله - الله - اله - الله - الله

কোনো অজুহাত পেশ করতে পারবে না, ফলে তাদের পথভ্রষ্টতার দায়-দায়িত্ব তাদের নিজেদের ওপরই বর্তাবে।

- ৭. অর্থাৎ মুহাম্মাদ (স) যে দীন নিয়ে এসেছেন তাই সত্য-সঠিক দীন। আহলি কিতাবের নিকট যে সকল রাসূল ও কিতাব এসেছিল তাও একই দীন ছিল; কিন্তু তারা নিজেরাই পরবর্তীকালে বাতিল আকীদা-বিশ্বাস গ্রহণ করে বিভিন্ন ধর্ম-গোষ্ঠীতে বিভক্ত হয়ে পড়েছিল, যার কোনো হকুম কোনো নবী-রাসূল দেননি। সর্বকালে সকল নবী-রাসূলের প্রচারিত দীন একটিই ছিল। আর তাহলো—ইবাদাত করতে হবে একমাত্র আল্লাহর। তাঁর ইবাদাতের সাথে অন্য কারো ইবাদাতের মিশ্রণ ঘটানো যাবে না। সর্বদিক থেকে মুখ ফিরিয়ে একমাত্র আল্লাহর অনুগত হতে হবে, নামায কায়েম করতে হবে এবং যাকাত ভিত্তিতে অর্থনীতি গড়ে নিতে হবে। আর এটাই হলো 'দীনুল কায়্যিমাহ' অর্থাৎ সত্য-সঠিক দীন।
- ் ৮. অর্থাৎ আহলি কিতাব ও মুশরিকদের মধ্যে যারা মুহাম্মাদ (স) এবং তাঁর আনীত জীবন ব্যবস্থাকে মেনে নিতে অস্বীকার করেছে। তাদের পরিণাম হবে চিরস্তন জাহান্নাম।
- ৯. অর্থাৎ এসব লোক আল্লাহর সৃষ্টির মধ্যে সবচেয়ে অধম। এরা এমন কি পশুর চেয়েও নিকৃষ্ট। কারণ পশুর মধ্যে বিবেক-বৃদ্ধি দান করা হয়নি। আর এরা বিবেক-বৃদ্ধি থাকা সত্ত্বেও সত্য দীনকে অস্বীকার করে তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়।

# مَوْاوَعَوْلُوا الْسَطِّحِيِّ اُولِئِكَ هُرِخِيرُ الْسَبِرِيّةِ ﴿ جَزَاءُهُمْ الْسَبِرِيّةِ ﴿ جَزَاءُهُمْ الْسَبِرِيّةِ ﴿ جَزَاءُهُمْ الْمَاهُ وَ الْمُعَامِ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلِيَّالِيَّا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعِلَّالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَامِلُونَ الْمُعَامِلُونَا الْمُعِلَّا الْمُعَامِلُونَا الْمُعَلِّمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُعِلَّا الْمُعْمِلِيِنِيِّ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلَّالِمُعِلَّالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُعِلَّالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَّالْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُ

عِنْلُ رَبِّ هِرْ جَنْتُ عَلَيْ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُ خَلِنِ بَنْ فِيهَا وَالْمُاهُ خَلِنِ بَنْ فِيهَا اللهَ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ

آبَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذُلِكَ لِهِي خَشَى رَبَّهُ وَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ وَرَضُوا عَن অনন্তকাল ; আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট এবং তারাও সন্তুষ্ট তাঁর প্রতি ;
এসব তার জন্য যে ভয় করে তার প্রতিপালককে।

- أُولَنْكَ هُمْ ; সমান এনেছে ; وَعَمَّلُوا ; তারাই হবে ; وَخَيْرُ ; সেরা وَجَرَاؤُهُمْ (﴿) - সৃষ্টির (﴿) - كَنْيُرُ نَّةٍ ; সেরা وَجَرَاؤُهُمُ ﴿) - তাদের পূর্বন্ধার ব্রেছে : وَخَيْرُ ; তাদের পূর্বন্ধার রয়েছে : وَخَيْرُ : তাদের প্রতিপালকের : وَخَيْرُ : তারাত - وَنْدُ : তার তলদেশ দিয়ে ; তিরস্থায়ী ; وَخَيْدُ : তারা চিরদিন অবস্থানকারী ; نَاهُ وَ তারা চিরদিন অবস্থানকারী : وَخُيْدُ نَا : তারাও وَ وَخُيْدُ نَا : তারাও ক্রিটি : তাদের প্রতি : وَخُيْدُ نَا : তারাও স্তুষ্ট : তারাও স্তুষ্ট : তারাও ক্রে : وَكُنْ وَكُوْدُ وَكُودُ وَكُوْدُ وَكُودُ وَكُو

- ১০. অর্থাৎ যারা মুহাম্মাদ (স)-কে মেনে নিয়ে তাঁর আনীত জীবন ব্যবস্থা অনুসারে জীবন গড়ে নিয়েছেন তাঁরা সৃষ্টির মধ্যে সর্ব সেরা। এমন কি তারা ফেরেশতাদের চেয়েও উত্তম। কেননা ফেরেশতাদেরকে তো আল্লাহর নাফরমানী ও স্বাধীন কর্ম-ক্ষমতা দেয়া হয়নি, এদেরকে এসব ক্ষমতা দেয়া সত্ত্বেও এরা আল্লাহর আনুগত্যের পথ বেছে নিয়েছে।
- ১১. অর্থাৎ এরা দুনিয়াতে প্রতি পদক্ষেপে আল্লাহকে ভয় করে জীবন যাপন করে। তাই আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের জন্য পুরস্কার হলো এমন জান্নাত যার তলদেশ দিয়ে ঝর্ণাধারা প্রবাহিত। তাদের প্রতি আল্লাহ সম্ভূষ্ট এবং তারাও আল্লাহর প্রতি সম্ভূষ্ট।

## সূরা আল বাইয়েনাহ্র শিক্ষা)

- ১. ইহুদী, খৃষ্টান এবং অন্য যত মুশরিক দল-উপদল বর্তমান দুনিয়াতে আছে—এক কথায় সকল মানুষের জন্য একমাত্র ইসলামই আল্লাহর মনোনীত জীবন ব্যবস্থা।
- २. ইष्ट्मीता णाउताज्यक विकृष करत्राष्ट्र धवश मित्राक मिख शरत्राष्ट्र । अनुत्रभुष्ठात शृष्टीनतार्थ हैनजीमाक विकृष करत्राष्ट्र धवश मित्राक मिख शरायष्ट्र । भूषत्राश भष्ण-मिक मीरनत अनुभाती शर्ष शर्म धक्यां वेममार्यात मिरकेर किरत जामरण शर्व ।
- ৩. আল কুরআন সকল প্রকার পরিবর্তন-পরিবর্ধন খেকে নিরাপদ আছে এবং কেয়ামত পর্যন্ত থাকবে ; কেননা এর হিফাযতের দায়িত্ব নিয়েছেন একমাত্র আল্লাহ।
- 8. দুনিয়ার শান্তি ও আখেরাতে মুক্তি পেতে হলে মানব জাতিকে অবশ্যই সালাত ও যাকাত ভিত্তিক সমাজ, রাষ্ট্র ও অর্থনীতি গড়ে তুলতে হবে। এর বিকল্প কোনো ব্যবস্থা নেই।
- ৫. ইসলাম ছাড়া অন্য কোনো ব্যবস্থায় মানুষ দুনিয়াতে প্রকৃত শান্তি পাবে না—পেতে পারে না। আর আখেরাতেও তাদের জন্য রয়েছে চিরস্থায়ী জাহান্নাম।
- ৬. যারা একনিষ্ঠভাবে ইসলামকে মেনে তদনুযায়ী জীবন গড়ে নেবে, তাদের জন্য দুনিয়াতেও থাকবে শান্তি, আর আখেরাতেও তাদের জন্য তৈরি করে রাখা হয়েছে অনাবিল শান্তির আবাস জান্নাত। তারা সেখানে থাকবে অনম্ভ কাল।
- ৭. এদের প্রতি আল্লাহ সম্বুষ্ট, আর এরাও আল্লাহর প্রতি সম্বুষ্ট—কারণ জীবনের প্রতিটি পদক্ষেপে এরা আল্লাহকে ভয় করেই জীবন পরিচালনা করেছে।

## সুরা আয্ যিল্যাল আয়াত ৪৮ রুকু' ৪১

#### নামকরণ

স্রার প্রথম আয়াতের 'যিলযালাহা' শব্দ থেকে 'যিলযাল'-কে স্রার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

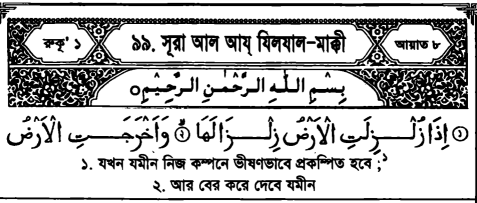
### নাথিলের সময়কাল

স্রাটি মাক্কী জীবনে নাথিল হয়েছে, না কি মাদানী জীবনে নাথিল হয়েছে এ নিয়ে মতপার্থক্য থাকলেও এর বিষয়বস্থ ও বর্ণনাভংগি থেকে অনুমিত হয় যে, স্রাটি মাক্কী জীবনেই নাথিল হয়েছে। কারণ মাক্কী স্রাগুলোতেই ইসলামের বুনিয়াদী আকীদা-বিশ্বাস অত্যন্ত আকর্ষণীয়ভাবে মানুষের সামনে উপস্থাপিত হয়েছে। আর এ থেকে ধারণা করা যায় যে, সুরাটি মাক্কী জীবনের প্রাথমিক দিকে নাথিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

সুরাটির মূল আলোচ্য বিষয় আঝেরাতের জীবন। অবশ্যই দুনিয়ার জীবনের সামপ্রিক কার্যক্রমের রোজ-নামচা মানুষের সামনে পেশ করা হবে। মানুষের সকল তৎপরতার পরিবেশে ভাসমান রয়েছে। কোনো ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র তৎপরতাও বিলীন হয়ে যায় না। মহামহিম সর্বশক্তিমান আল্লাহ তাঁর কুদরতে সবই সংরক্ষণ করে রাখছেন। মানুষ কল্পনাও করতে পারে না যে, এ নিম্প্রাণ পরিবেশ থেকে মানুষের সকল তৎপরতার সাক্ষাত তার সামনে হাযির করা হবে। আল্লাহর নির্দেশে কে, কি কাজ, কখন, কিভাবে করেছে তার পুংখানুপুংখ নামায়ে আমল সেদিন তার সামনে সে উপস্থিত দেখতে পাবে। বালুকণা পরিমাণ ভাল কাজের হিসাব যেমন বাদ থাকবে না, তেমনি অণু পরিমাণ মন্দ কাজের হিসাবও বাদ থাকবে না। সকল কিছুর সচিত্র প্রতিবেদন সে দেখতে পাবে।

সেদিন তাকে বলা হবে—আপন কাজের প্রতিবেদন নিজেই পড়ো, তোমার নিজের হিসাব নেয়ার জন্য তুমি নিজেই যথেষ্ট। সূতরাং মানুষের সদাসতর্ক অবস্থায় জীবন পরিচালনার প্রয়োজনীয়তা অনস্বীকার্য।



اَثْقَــالَهَا ۞ وَقَالَ الْإِنْــسَانُ مَالَهَا ۞ يَوْمَئِنِ تُحَــــِّرْثُ णत्र (वाबामम्र १ ७. धवः मानुष वनत्व-धत्र राला की ،° 8. त्यिन त्य वाल त्यत

زلزال+)-زِلْزَالَهَا ; यथेन ; زلزالها) -زِلْزَالَهَا ; ভীষণভাবে প্রকম্পিত হবে ; رُلْزِلَت ; यथेन اذَا ﴿ الْمَا - اثْقَالَهَا ; আর ; مَا -آفَرُضُ ; বের করে দেবে : أَخْرَجَت ; আর - وَآَ) - यমীন (هَا - الْقَالَ + هَا) - আর বোঝাসমূহ । ﴿ وَعَالَ + هَا ) - مَا الْمَالُ + هَا ) - مَا الْمَالُ + هَا ) - مَا لَهَا (الْمَالُ + هَا ) - مَا لَهَا ﴾

১. 'যুল যিলাতিল আরদু' অর্থ যমীন প্রচণ্ডভাবে প্রকম্পিত হবে। কেয়ামত তথা মহা ধ্বংসের সূচনা হবে ভূমিকম্পের মাধ্যমে। এ ভূমিকম্প দুনিয়ার কোনো একটি অংশে সীমাবদ্ধ হবে না; বরং সমগ্র দুনিয়া-ই প্রচণ্ডভাবে প্রকম্পিত হবে এবং এর মাধ্যমে দুনিয়ার যাবতীয় সবকিছু ধ্বংস হয়ে যাবে। অতপর দ্বিতীয়বার প্রকম্পনের মাধ্যমে দুনিয়ার আগে-পিছের সকল মানুষ জীবিত হয়ে হাশর ময়দানে একত্রিত হবে। অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে এখানে দ্বিতীয় প্রকম্পনের কথাই বলা হয়েছে। কারণ পরবর্তী আয়াত এটাই প্রমাণ করে।

নার নিজের

নচ্চিত্র. স্থিতি দুরিয়ার মাটির গর্ভে যত মানুষ, মানুষের যাবতীয় কথা, কাজ এবং যাবতীয় আচার-আচরণের রেকর্ড ও সাক্ষ-প্রমাণের ন্তৃপ সবকিছুই যমীন তার বাইরে নিক্ষেপ করবে। মুফাস্সিরদের মতে—এছাড়া ভূগর্ভে যত সম্পদ আছে তা-ও সেদিন যমীন উগরে দেবে। মানুষ দেখবে যে সম্পদের জন্য তারা দুনিয়াতে মারামারি-হানাহানি করেছে; যে সম্পদের মোহে পড়ে তারা দুনিয়াতে কত অসং পস্থা অবলম্বন করেছে সেসব সম্পদ এখন তাদের সামনে উপস্থিত; কিন্তু এসব সম্পদের এখন কানাকড়ি মূল্যও নেই। অথচ এর জন্যই তো তারা ভাইয়ে-ভাইয়ে, প্রতিবেশী-প্রতিবেশীতে ঝগড়া-বিবাদ করেছে; দেশে-দেশে ও জলে-স্থলে কত যুদ্ধ-বিগ্রহ করেছে। তারা একে অপরকে কত নির্মম নির্দয়ভাবে খুন্ক করেছে; কিন্তু এখনতো এসব সম্পদ তাদের কোনো কাজেই লাগছে না। এ সবগুলো

# أَخْبَارَهَا أَ بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْلَى لَهَا أَهُ يَوْمَئِ نِ بِّصُرُرُ

তার যাবতীয় খবর। <sup>8</sup> ৫. কেননা আপনার প্রতিপালক তাকে (এরপরই) আদেশ করবেন। ৬. সেদিন বের হবে

اخْبَارَهَا)-آخْبَارَهَا)-اَخْبَارَهَا)-اَخْبَارَهَا)-اَخْبَارَهَا)-آخْبَارَهَا)-آخْبَارَهَا) -آخْبَارَهَا) -আপনার প্রতিপালক ; يَوْمَـنِـذِهِا -আদেশ করবেন (এরপ) ; يَوْمَـنِـذِهِا -اَوْخُى -আদেশ করবেন (এরপ) ; يَوْمَـنِـذُهُا -আদেশ করবেন (এরপ) ; يَصْدُرُ :সেদিন ; يُصْدُرُ :বের হবে ;

সম্পদ দিয়েও একজন মানুষকেও জাহান্নাম থেকে মৃক্ত করা সম্ভব হবে না ; বরং এসব উন্টো তাদের আযাবের কারণ হয়ে দেখা দিয়েছে।

- ৩. এখানে 'মানুষ' দ্বারা সকল মানুষই বুঝানো হতে পারে; কারণ সকলেই ধ্বংস ও পুনরুপ্থানের বিশ্বয়কর কাও দেখে অবাক বিশ্বয়ে অভিভূত হয়ে পড়বে। তবে যারা কেয়ামত ও পুনরুপ্থানে বিশ্বাস করতো না, তারা সবিশ্বয়ে দেখবে যে, যে বিষয়কে অসম্ভব বলে তারা অবিশ্বাস করেছে এবং স্বেচ্ছাচারী হয়ে জীবন পরিচালনা করেছে সেটাইতো তাদের সামনে বাস্তব হয়ে দেখা দিয়েছে। সে জন্য মু'মিনদের চেয়ে তাদের বিশ্বয়ের মাত্রা হবে অনেক বেশি। তারা এতে পেরেশান ও ভীত-সন্তম্ভ হয়ে পড়বে। মু'মিন তো যে, এ রকমটাই হবে এবং তারা এতে বিশ্বাস করেই জীবন যাপন করেছে। তাদের আকীদা বিশ্বাস অনুযায়ীই এসব হচ্ছে। এ রকমটাই যে হবে সেই ওয়াদা তো দয়াময় আল্লাহ দুনিয়াতেই তাদেরকে দিয়েছেন; তারাতো সেই ওয়াদাতে বিশ্বাসী ছিল। আর তাই তাদের পেরেশানী অবিশ্বাসীদের মত হবে না।
- 8. অর্থাৎ মানুষ এ দুনিয়াতে যখন, যে অবস্থায় ভাল-মন্দ যত কাজ করেছে তার পরিবেশ-প্রতিবেশে তার প্রমাণ রয়েছে। হাশর ময়দানে এসব প্রমাণ তার সামনে প্রকাশমান হয়ে উঠবে। 'আলিমূল গায়েব' আল্লাহ তাআলাতো সবকিছুই জানেন, তারপরও 'কিরামান কাতেবীন' সবকিছু সংরক্ষণ করছেন। সর্বোপরী দুনিয়াতে মানুছের সকল কর্মের প্রতিচ্ছায়া বিদ্যমান থাকছে। যা মুছে ফেলার সাধ্য করো নেইক আল্লাহ তাআলা যেহেতু ন্যায়বিচার করবেন, তাই মানুষের ভাল-মন্দ সকল কাজের জিলাক ইর্মাণ তাদের সামনে তিনি উপস্থিত করবেন। সূতরাং সেদিন কেউ তা অস্বীকার করিটো পরিবিধিনা যে, সে একাজ করেনি।

মানুষের চারপাশের প্রতিবেশে যে মানুষের কাজের সক্রিপ্রাণ প্রকৃত্তে এটা অতীতে যদিও প্রমাণিত ছিল না কিন্তু বর্তমানে পদার্থ বিদ্যায় অভাবনীয় উন্নতির ফলৈ এটা সকলের সামনেই সুস্পষ্ট হয়ে গেছে যে, যেখানে মানুষের পঞ্চি ভিন্নির স্কলি কাজির সাক্ষ্যপ্রমাণ সংরক্ষণ করে রাখা সম্ভব, সেখানে সকল কিছুর প্রষ্টা অহামিইক আরুহির জনগতি কিছুমাত্র কঠিন নয়। সেদিন মানুষের সকল অংক প্রতাণাই তা ভার কাজের সক্ষে নেরে। মানুষ নিজের প্রতিটি কাজকর্মের প্রতিক্ষবি নিয়েজার চোখেই দেখেরে, দিরজার কাক্ষর নিজের কানেই তনবে। এমন কি তালের অন্তরে প্রে ব্যাইক্ষা-ক্ষ্যকাছ্যা স্ক্রায়িক ছিলিং ব্য

النَّاسُ اَشْتَاتًا مُّ لِّسِيرُوا اَعْمَالُهُمْ وَ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرِقًا शानुष ज्ञि जिन्न पत्न विज्ज शरा ; शारा प्रभारता याग्न जाप्तत्र कार्पत्र कृष्ठकर्म।

9. অত্যব কেউ যদি করে অণু পরিমাণ

> حَيْرًا يَّرِهُ شُوَّا يَرُهُ أَ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذُرِةٌ شُوَّا يَرُهُ أَ নেক কাজ সে তা দেখতে পাবে ا ৮. আর কেউ অণু পরিমাণ বদ কাজ করলেও সে তা দেখতে পাবে । १

তাদেরকে : النَّاسُ - النَّاسُ - النَّاسُ - তাদেরকে । النَّاسُ - اللَّهُمْ - اللَّهُمُ - اللَّهُ - اللَّهُمُ - اللَّهُ - اللَّهُمُ - اللَّهُ اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ اللَّهُ

গোপন নিয়তে বা উদ্দেশ্যে সে কোনো কাজ করেছে তাও তার চোখের সামনে এনে রেখে দেয়া হবে। আর তাই সেদিন তার নিজের পক্ষ থেকে কোনো ওযর পেশ করার সুযোগই থাকবে না।

- ৫. অর্থাৎ দুনিয়াতে হাজার হাজার বছর থেকে মানুষ যে যেখানে মরে পড়ে আছে সব মানুষই দলে দলে সেখান থেকে বের হয়ে হাশর ময়দানে একত্রিত হবে। প্রত্যেক ব্যক্তিই তার ব্যক্তিগত অবস্থা ও অবস্থানে থাকবে। দুনিয়ার পরিবার, গোষ্ঠী, জোট, দল বা জাতি সম্প্রদায় ভেঙে সেখানে চুরমার হয়ে যাবে।
- ৬. অর্থাৎ মানুষকে তার ভাল-মন্দ সকল কর্ম-তৎপরতা দেখানো হবে। ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র কোনো কথা বা কাজও তাকে দেখানো থেকে বাদ যাবে না। কেননা তার আমলনামা যখন তার হাতে দেয়া হবে, তখন সে নিজেই তার ছোট-বড় সকল কাজকর্ম দেখতে পাবে। দুনিয়াতে হক ও বাতিলের দ্বন্দু-সংঘাতে কার কি ভূমিকা ছিল, সে নিজেই তা দেখতে পাবে। সত্যের পথের সংগ্রামী মানুষ তার সংগ্রামী তৎপরতা স্বচাক্ষে দখবে। অপর দিকে সত্যের মোকাবিলায় বাতিলের অনুসারীরাও সত্যকে মিটিয়ে দেয়ার জন্য যেসব ষড়য়ন্ত্র ও অপতৎপরতা চালিয়েছিল, তা তারা স্বচোক্ষে দেখবে। হাশর ময়দানে উপস্থিত সকল মানুষই তা দেখতে পাবে।
- ৭. অর্থাৎ মানুষ তার ছোট-বড় সকল কাজই সংরক্ষিত দেখতে পাবে এর অর্থ এটা নয় যে, তার সকল কাজের প্রতিফল-প্রতিদান তাকে আখেরাতে দেয়া হবে। এমন নয় যে, তার সকল পাপের শাস্তি তাকে দেয়া হবে এবং তার সকল পুণ্যের প্রতিদান তাকে সেখানে দেয়া হবে। বরং এর অর্থ হলো—সকল কাজই সংরক্ষিত থাকবে। নচেৎ এর অর্থ হবে যে, কোনো উচ্চ পর্যায়ের মু'মিন বান্দাও কোনো ক্ষুদ্রতম গুনাহের শাস্তি থেকে,

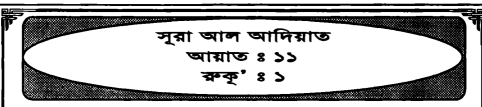
্রিক্ষা পাবে না এবং কোনো জঘন্যতম কাফের ও অত্যাচারী ব্যক্তিও কোনো ক্ষুদ্রতম<sup>ই</sup> সংকাজের পুরস্কার থেকে বঞ্চিত হবে না।

তবে এ ব্যাপারে কুরআন মন্ত্রীদ ও হাদীস থেকে সুস্পষ্টভাবে যা জানা যায় তাহলো---

- ১. কাফের, মুশরিক ও মুনাফিকরা তাদের ভাল কাজগুলোর প্রতিদান দুনিয়াতেই পেয়ে যাবে। আখেরাতে তারা এর জন্য কোনো প্রতিদান পাবে না। কারণ তারা তো আখেরাতের প্রতি যথাযথ বিশ্বাস করতো না।
- ২. গুনাহের শান্তি যাদের দেয়া হবে তাদেরকেও গুনাহের সমপরিমাণ শান্তি-ই দেয়া হবে। অপর দিকে সংকাজের বিনিময় দেয়া হবে অনেক বেশি; যেমন কোথাও বলা হয়েছে দশগুণ, কোথাও বলা হয়েছে যে, সংকাজের বিনিময় আল্লাহ নিজ ইচ্ছামত বাড়িয়ে দেবেন।
- ৩. মু'মিনরা যদি কবীরা তথা বড় গুনাহ থেকে বেঁচে থাকে, তবে তাদের সকল ছোট গুনাহ আল্লাহ ক্ষমা করে দেবেন।
- 8. নেককার মু'মিন বান্দাহদের নিকট থেকে আল্লাহ তাআলা সহজ হিসাব নেবেন। তাদের ছোট ছোট গুনাহগুলোকে তিনি এড়িয়ে যাবেন। নেক আমলগুলোর দৃষ্টিকোণ থেকে বিচার করে তাকে প্রতিদান দেবেন।

## স্রা আয্ যিলযালের শিক্ষা

- ১. কেয়ামত তথা মহাধ্বংসের পর ভূমির মহাকম্পনের মাধ্যমে দুনিয়ার আদি-অন্ত সকল মানুষের পুনরুখান হবে।
  - ২. পৃথিবী তার ভূগর্ভস্থ সকল (সমাহিত) মানুষ, জীবজজু ও সম্পদরাজি উগ্রে দেবে।
  - ७. এসব घটना जान्नाश्त निर्फिटगर्डे घটবে।
- 8. কাম্বের, মুশরিক ও মুনাফিকরা তাদের অবিশ্বাস্য ঘটনার বাস্তবায়ন দেখে ভীত সম্ভ্রস্ত হবে ; আর মু'মিনরা তাদের বিশ্বাসের প্রতিফলন দেখে স্বাভাবিকভাবে অবাক হবে।
- ৫. মানুষ পরিবার, দল, গোষ্ঠী, জোর্ট ও জাতি নির্বিশেষে তাদের সমাহিত স্থান থেকে বের হয়ে মহান ম্রষ্টা আল্লাহর সামনে বিচারের জন্য দগ্যয়মান হবে।
- ৬. মানুষ তার ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র গুনাহ বা ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র নেক কাজ ও তার চোখের সামনে উপস্থিত দেখতে পাবে।
- ৭. মানুষ তার সকল কৃতকর্মের পারিপার্শ্বিক সাক্ষ্য-প্রমাণও প্রতিচ্ছায়ারূপে তার সামনে উপস্থাপিত দেখতে পাবে।
- ৮. মানুষের কৃতকর্মের এমনসব সাক্ষ-প্রমাণ সেখানে উপস্থাপন করা হবে যে, এসব অপরাধের কোনো অংশই অস্বীকার করার বিন্দুমাত্রও সুযোগ থাকবে না।
- ৯. অতএব সেই অবশ্যমাবী দিনের কথা সদা-সর্বদা অন্তরে জাগরুক রেখেই দুনিয়ার জীবন পরিচালনা করতে হবে।
- ১০. সেই মহাভয়ংকর দিনের কথা স্বরণে রেখে জীবন যাপন করলেই মানুষের দুনিয়ার জীবন হবে শান্তিময় ও সুন্দর, আর সেইদিন সে লাভ করতে পারবে আল্লাহর ক্ষমা ও মহান প্রতিদান স্বরূপ চিরসুখময় জান্নাত।



### নামকরণ

সূরার প্রথম শব্দ 'আল 'আদিয়াত' দারা এর নামকরণ হয়েছে।

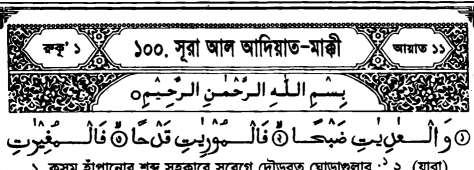
### নাথিলের সময়কাল

পূর্ববর্তী স্রার মত এ স্রারও নাযিলের সময়কাল সম্পর্কে মতভেদ থাকলেও স্রার বিষয়বস্তু ও বর্ণনাভঙ্গিতে স্রাটি মাক্কী যুগের প্রথম দিকে নাযিল হয়েছে বলে সুম্পষ্টভাবে অনুমিত হয়।

### আন্দোচ্য বিষয়

মানুষের আখেরাত অবিশ্বাসের ভয়াবহ পরিণাম, মহাবিচারের দিনে মানুষের সকল আমলসহ মনের গভীরে লুকায়িত গোপন ইচ্ছা-বাসনা ও উদ্দেশ্য এবং বিচার-বিশ্লেষণ ইত্যাদি বিষয়ে এ সুরায় আলোচিত হয়েছে।

প্রথম থেকে পঞ্চম আয়াত পর্যন্ত পটভূমিকা হিসেবে বলা হয়েছে যে, তদানিন্তন মরু আরবের মানুষের যুলুম-অত্যাচার হানাহানি, সামাজিক জীবনে মানুষের দুর্ভোগ, এক গোত্রের প্রতি অপর গোত্রের রাতের অন্ধকারের আক্রমণ, ধন-সম্পদ লুন্ঠন, নারী অপহরণ ও ধর্ষণ, অপহরণকৃত নারীদেরকে দাসী বানানো, যুদ্ধ-বিশ্রহ ও নিরাপত্তাহীনতা ইত্যাদির একমাত্র কারণ আথেরাত তথা পরকালে অবিশ্বাসের ফলশ্রুতি। অতপর বলা হয়েছে যে, মানুষ আল্লাহ প্রদন্ত শক্তি-ক্ষমতার অপব্যবহার করে তাঁর নিয়ামতের না-শোকরী করছে। তারা সম্পদের মোহে অন্ধ হয়ে পড়েছে। তাদের জেনে রাখা উচিত—তাদেরকে অবশ্যই পুনরায় জীবিত করে উঠানো হবে। তাদের যাবতীয় কর্মকান্তের সংরক্ষিত সাক্ষপ্রমাণ তাদের সামনে উপন্থিত করা হবে। এসব সাক্ষ-প্রমাণের পক্ষপাতহীন চুলচেরা বিচার-বিশ্লেষণের মাধ্যমে চূড়ান্ত রায় ঘোষণা করা হবে। সকলের প্রতি ন্যায়বিচার করা হবে, কারো প্রতি বিন্দুমাত্রও যুলুম করা হবে না। সুতরাং মানুষের উচিত সেদিনের কথা স্বরণে রেখে দুনিয়ার জীবনকে নিয়ন্ত্রণ করা; নচেত সেদিন তাদেরকে ভয়াবহ পরিণামের সন্মুখীন হতে হবে।



১. কসম হাঁপানোর শব্দ সহকারে সবেগে দৌড়রত ঘোড়াগুলার ; ২. (যারা) ক্ষুরাঘাতে আগুনের ফুলকী বিচ্ছুরণকারী ; ২৩. অতপর অভিযানকারী

صَبْحًا ﴿ فَا آثُرُنَ بِهِ نَقَعًا ﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَهْعًا ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ প্ৰভাতকালে ; 8. यात्र षाता जाता धृति উড़ाয় ৫. অতপর তার মাধ্যমে ঢুকে পড়ে কোনো জনপদে ، ৬. অবশ্যই মানুষ

- ্রে-কসম ; العديت সবেগে দৌড়রত ঘোড়াগুলোর ; العديت ইাপানোর শব্দসহকারে।
- क्ष وَدُهُا ; क्यांचाराठ विक्कूत्रविताते : فَالْمُورَيْت अंधरनत क्वकी।
- فَأَثَرُنَ ﴿ عَلَيْهُ الْمُغَيِّرُتَ ﴿ अভাতকালে الْ الْمُغَيِّرُتَ ﴿ فَالْمُغَيِّرُتَ ﴾ فَالْمُغَيِّرُتَ ﴿ الله عَنْهُ الله وَ الله عَنْهُ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَال
- ১. 'আল 'আদিয়াত' অর্থ 'দ্রুত দৌড়রত' বা 'সবেগে ধাবমান'। এর দ্বারা ধাববান কি ? তা বুঝা না গেলেও পরবর্তী বাক্যগুলো থেকে অনুমান করা যায় যে, এখানে ঘোড়ার কথাই বলা হয়েছে। কারণ ঘোড়াই দৌড়ানোর সময় হাঁপানোর শব্দ করে; ঘোড়ার ক্ষুরের আঘাতেই আগুনের ফুলকী ঝরে; খুব ভোরে কোথাও অভিযান চালানো একমাত্র ঘোড়ার দ্বারাই সম্ভবপর। আর আরবদের মধ্যে এটাই প্রচলিত ছিল।

আল্লাহ তাআলা সবেগে ধাবমান ঘোড়ার কসম করেছেন এজন্য যে, জাহেলী যুগের মারামারি, কাটাকাটি, ধন-সম্পদ লুষ্ঠন, এক গোত্র কর্তৃক অন্য গোত্রের নারীদের অপহরণ ও ধর্ষণ এবং তাদেরকে দাসী বানিয়ে রাখা ইত্যাদি অসামাজিক কর্মকাণ্ড একমাত্র ঘোড়ার সাহায্যেই করা হতো। উল্লেখিত ন্যক্কারজনক কাজগুলোর প্রতি ইংগিত করেই আল্লাহ তাআলা 'সবেগে ধাবমান' ঘোড়ার কসম করেছেন।

২. রাত্রিকালে যখন ঘোড়া সবেগে দৌড়ায় তখন তার ক্ষুরের আঘাতে যে আগুনের ফুলকী ঝরে সে কথাই এখানে বলা হয়েছে। আর জাহেলী যুগের অন্যায় আক্রমণগুলো সাধারণত রাতের বেলায়ই সংঘটিত হতো। এটা থেকেও তখনকার সামাজিক অবস্থার প্রতি ইংগিত পাওয়া যায়।

# رَّبِهِ لَكَنُودٌ ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِينٌ ﴿ وَإِنَّهُ كُبِّ الْخَيْرِ তার প্রতিপালকের প্রতি বড়ই অকৃতজ্ঞ ; <sup>8</sup> ٩. এবং নিচিত এ বিষয়ে সে নিজেই অকাট্য সাক্ষী ; <sup>৫</sup> ৮. এবং নিচিত সে সম্পদের মোহে

لَشَرِيْنَ ۞ أَفَـــلَا يَعْلَمُ إِذَا بَعْثِرَ مَا فِي الْـــقَبُورِ ۞ وَحُصِّلَ عِرْمَا فِي الْـــقَبُورِ ۞ وَحُصِّلَ عِرْمَا هِي الْمُعَدِّرِ مَا فِي الْـــقَبُورِ ۞ وَحُصِّلَ عِرْمَا هُمْ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا هُمْ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا عَمْ اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمَا اللهِ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَرْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَرْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وَ وَ وَهُ وَهُ وَلَ الْمُكِنُودُ ) -لَكَنُودُ ; তার প্রতিপালকের প্রতি : الْهُ رَبِهِ الْهُ وَلَا وَلَا الْهُ وَ الْهُ وَلَا الْهُ وَالْهُ وَلَا الْهُ وَلَا الْهُ وَلَا الْهُ وَلَا اللهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلِمُ اللهُ وَلِمُ اللهُ وَلِمُ اللهُ وَلِمُ اللهُ وَلِمُ وَاللهُ وَاللهُو

- ৩. আরবরা কোনো জনপদে হামলা করার জন্য গভীর রাত অথবা খুব ভোরের আলো-আঁধারের সময়টাকে বেছে নিত। কারণ এ সময় সাধারণত মানুষ গভীর ঘুমে থাকার কারণে আক্রমণকারীদের মুকাবিলার জন্য প্রস্তুতি নেয়ার সময় পেতো না।
- 8. 'অবশ্যই মানুষ তার প্রতিপালকের প্রতি বড়ই অকৃতজ্ঞ।'—একথাটি বলার জন্যই 'রাতের আঁধারে সবেগে দৌড়রত' 'ক্সুরের আঘাতে আগুনের ফুলকী বিচ্ছুরণকারী' এবং 'প্রভাতকালে কোনো জনপদে আক্রমণকারী ঘোড়ার' কসম করেছেন।

জাহেলী যুগ তথা অজ্ঞতার যুগে রাতগুলো হতো ভয়ংকর। জনপদগুলো তখন আশংকা নিয়ে রাত কাটাতো। রাতের বেলা তারা সারাক্ষণ ভীত-সন্তুম্ভ থাকতো—নাজানি কোন মুহূর্তে আক্রমণ আসে। আক্রমণকারীরা এসে হত্যা ও লুষ্ঠন চালিয়ে সবকিছু নিয়ে যেতো। মেয়েদের অপহরণ করে নিয়ে ধর্ষণ করতো ও দাসী বানিয়ে রাখতো। মানুষের অকৃতজ্ঞতার প্রমাণ হিসেবে আল্লাহ তাআলা এগুলো পেশ করছেন। অথচ আল্লাহ তাআলা এ শক্তি-সামর্থ এজন্য দেননি। আল্লাহর দেয়া শক্তির উপকরণ—আল্লাহর যমীনে বিপর্যয় ও অশান্তি সৃষ্টি করার জন্য আল্লাহ দেননি। দুনিয়াতে শান্তি ও কল্যাণের কাজে ব্যয় করার জন্যই আল্লাহ এগুলো তাদেরকে দিয়েছেন।

৫. অর্থাৎ মানুষ যে বড়ই অকৃতজ্ঞ এটা প্রমাণের জন্য অন্য কোনো প্রমাণের অপেক্ষা রাখে না। কেননা সে আত্মধীকৃত অকৃতজ্ঞ। মানুষের মধ্যে অনেক কাফের নিজ মুখেই প্রকাশ্যে এ অকৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। এসব কাফেরের মতে আদতে আল্লাহ নামের কোনো কিছুর অন্তিত্বই নেই। সেক্ষেত্রে তার নিজের প্রতি কৃত আল্লাহর অনুগ্রহের জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশের কোনো প্রশুই উঠে না।

# مَافِي السُّونُ وَرِقُ إِنْ رَبُّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِنٍ تَّخَبِيدً ٥

মনের গভীরে যা কিছু আছে তাও ; ১১. নিশ্চয়ই সেইদিন তাদের সম্পর্কে তাদের প্রতিপালক সবিশেষ অবগত থাকবেন।

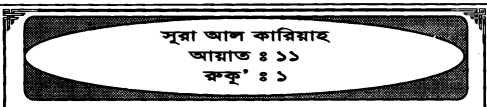
-رَبُهُمْ ; নিশ্চর انَ (ال-مدور)-الصُدُورِ )-মনের গভীরে। انَ (ال-مدور)-الصُدُورِ ; আছে তা -رَبُهُمْ ; নশ্চর প্রতিপালক -رِبُهُمْ - لُخَبِيْرٌ ; তাদের সম্পর্কে - بُومُئِذ ; তাদের সম্পর্কে - بُهِمْ - كَخَبِيْرٌ ; সবিশেষ অবগত থাকবেন।

- ৬. 'খাইর' শব্দটি দ্বারা ভাল ও নেক কাজও বুঝায়; কিন্তু এখানে 'খাইর' দ্বারা ধন-সম্পদ বুঝানো হয়েছে। আলোচনার ধারাবাহিকতায় এটা সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায় যে, 'খাইর' দ্বারা সম্পদ বুঝানো হয়েছে; কারণ যে ব্যক্তি আপন প্রতিপালকের প্রতি অকৃতজ্ঞ, তার নিকট থেকে ভাল ও নেক কাজের প্রতি মোহ বা আসক্তির আশা করা যায় না।
- ৭. অর্থাৎ দুনিয়ার শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত মানুষ যে যেখানে মরে পড়ে আছে বা থাকবে : তাদের সকলকেই জীবিত করে সশরীরে দাঁড় করানো হবে।
- ৮. অর্থাৎ মানুষের বাহ্যিক কাজ দেখেই আল্লাহর আদালতে বিচার করা হবে না ; বরং তার মনের গভীরে কাজের পেছনে কি উদ্দেশ্য লুকায়িত ছিল, তাও সেদিন সবার সামনে প্রকাশ করে দেয়া হবে। সূরা আত্-তারিকেও একথাটি এভাবে বলা হয়েছে যে, 'ইয়াওমা তুবলাস্ সারায়ির' অর্থাৎ সেদিন গোপন তত্ত্ব অর্থাৎ কাজের উদ্দেশ্য পরখ করা হবে। এরূপ সৃক্ষ বিচার একমাত্র মহান আল্লাহর আদালতেই সম্ভব। কারণ মানুষের আদালতে ব্যক্তির স্বীকৃতি ছাড়া মনের মধ্যে লুকায়িত নিয়ত বা উদ্দেশ্য বের করা সম্ভব নয়।
- ৯. অর্থাৎ কে কোন্ কাজে কোন্ ধরনের শান্তি বা পুরস্কারের যোগ্য তাতো তিনি ভাল করেই জানেন; আর সেদিন সকল মানুষও জানবে যে, যারা যে পুরস্কার বা শান্তির যোগ্য হয়েছে, তারা যথার্থই সেই পুরস্কার বা শান্তির উপযুক্ত বটে।

## স্রা আল আদিয়াতের শিক্ষা

- · ১. আল্লাহর দেয়া শারীরিক, মানসিক শক্তি ও সহায়-সম্পদ আল্লাহর ইচ্ছার বিরুদ্ধে ব্যবহার করা চরম অকৃতজ্ঞতা।
- ২. যাকে যে পরিমাণ শক্তি ও বাহ্যিক উপায়-উপকরণ আল্লাহ দিয়েছেন, তার ব্যয়-ব্যবহার আল্লাহ ও তাঁর রাস্তলের নির্দেশিত পথেই করতে হবে।
- ৩. শ্বরণ রাখতে হবে যে, সকল ভাল কাজের ভাল প্রতিদান পাওয়াও নিয়তের ওপর নির্ভরশীল। নিয়ত বা উদ্দেশ্য ঠিক না থাকলে ভাল কাজেরও প্রতিদান পাওয়া যাবে না। সুতরাং সকল ভাল কাজের জন্য নিয়তের বিশুদ্ধতা প্রয়োজন।

- । ৪. দুনিয়ার ধন-সম্পদের মোহে পড়ে মানুষ আখেরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী অনস্ত জীবনকে ভূলে যায়। অতএব সদা-সর্বদা আখেরাতকে শ্বরণে রেখেই দুনিয়ার সকল কাজ আঞ্জাম দিতে হবে।
- ৫. আল্লাহ তাআলা 'আলিমূল গায়ব'; তিনি দৃশ্য-অদৃশ্য সকল কিছুর খবর জানেন। তাঁর অজ্ঞাতে কোনো কিছুই ঘটে না। মানুষের অন্তরের গভীর কোণে কি লুকায়িত আছে তাও তিনি জানেন। অতএব সার্বক্ষণিকভাবে একথা শ্বরণ রাখতে হবে।
- ৬. मूनिय़ात कम्गार्शत रुद्धा आस्थिताराज्य कन्गांशरक ष्राधिकात मिराय निव्य निव्य निव्य कांक करत रुपा इरव । ठाइरल स्थि विठारतत मिन प्राञ्चादत क्रमा ७ मखाय प्रक्रम करत ठित मूथमय क्रानाज नांच कता गांव ।



### নামকরণ

'কারিআহ্' দারা কেয়ামতকে বুঝানো হয়েছে। আর সূরার আলোচ্য বিষয়ও তাই। সে মতে সূরার প্রথম আয়াতের প্রথম শব্দকে এর নাম এবং আলোচ্য বিষয়ের শিরোনাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

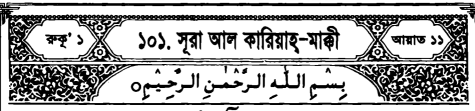
### নাযিলের সময়কাল

মুফাস্সিরীনের ঐকমত্যে এ সূরা মাক্কী। আর মাক্কী জীবনের তথা নবুওয়াতের প্রথম দিকেই এ সূরা নাযিল হয়েছে।

### আলোচ্য বিষয়

সূরার আলোচ্য বিষয় কেয়ামত তথা অবশ্য সংঘটিতব্য মহাধ্বংস, আখেরাতে পুনর্জীবন লাভ, দুনিয়ার জীবনের হিসাব দেয়া এবং প্রতিদান গ্রহণ করার জন্য মানুষের উপস্থিতি।

সুরার শুরুতেই এমন একটি শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে, যাতে মানুষ আতংকিত হয়। কারিআ'র শাব্দিক অর্থ 'মহাদুর্ঘটনা'। 'মহাদুর্ঘটনা' বলে মানুষকে 'আতংকগ্রন্ত' করে দেয়া হয়েছে। অতপর 'মহাদুর্ঘটনা কি' একথা বলে মানুষকে সে সম্পর্কে জানার জন্য আগ্রহানিত করা হয়েছে। তারপর কেয়ামতের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। যাতে মানুষ ধারণা করতে পারে যে, সেই দিনটি কত ভয়ংকর হবে। এরপর বলা হয়েছে যে, মানুষের দুনিয়ার জীবনের যাবতীয় কর্মকাণ্ডের হিসাব নেয়ার জন্য আল্লাহর আদালত বসবে। সেখানে যাদের নেক কাজের পাল্লা ভারী হবে, তারা লাভ করবে চিরস্থায়ী সম্ভোষজনক জীবন। আর যাদের বদ কাজের পাল্লা ভারী হবে, তাদের পরিণাম হবে অত্যন্ত দুঃখজনক ও মর্যান্তিক। তাদের স্থায়ী বাসস্থান হবে চিরসুঃখময় জাহান্নাম।



يَكُوْنُ النَّاسُ كَالْفُواشِ الْسَبْثُوثِ أَ وَتَكُوْنَ الْجِبَالُ মানুষ হয়ে যাবে বিক্ষিপ্ত পতঙ্গের মত ; ৫. এবং পাহাড়গুলো হয়ে যাবে

- ا لَهُ الْمَا الْمَالْمَا الْمَالْمَ الْمَا الْم
- وَ وَ وَ वि निवाय का निवाय
- ১. 'কারিআহ' শব্দের অর্থ-আঘাতকারী, বিধ্বংসকারী, চূর্ণ-বিচূর্ণকারী। বলা যায়—
  মহাদুর্ঘটনা যা সবকিছু ধ্বংস করে দেয়। এখানে এর দ্বারা কেয়ামত তথা মহাপ্রলয় বুঝানো
  হয়েছে। তবে কেয়ামতের শুরু থেকে নিয়ে শেষ পর্যন্ত পুরোটাই এখানে আলোচিত হয়েছে।
- ২. কেয়ামতের প্রথম পর্যায়ের অবস্থা এখানে বলা হয়েছে। যখন সেই মহাদুর্ঘটনা ঘটতে শুরু হয়ে যাবে, তখন মানুষগুলো ভীত-সন্তুম্ভ হয়ে এমনভাবে ছুটাছুটি করতে থাকবে, যেমন আলো দেখে পতংগরা বিক্ষিপ্তভাবে উড়তে থাকে। আর পাহাড়গুলোর রং বিভিন্ন হওয়ার কারণে সেগুলোও বিভিন্ন রংছের ধুনিত পশমের মত উড়তে থাকবে। কারণ তখন দুনিয়ার যাবতীয় ব্যবস্থাপনা ভেঙে পড়বে।
  - ৩. অতপর মানুষ যখন পুনরায় জীবিত হয়ে আল্লাহর সামনে হাযির হবে, তখন থেকে

# ﴿ فَهُو فِي عَيْشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفْتَ مَوَازِيْنَهُ ﴾ وأَمَّا مَنْ خَفْتَ مَوَازِيْنَهُ ﴾ ٩. সে তো থাকবে সন্তোষজনক জীবনে ; ৮. আর তখন হালকা হবে যার (নেকের) পাল্লা ;8

# ۞ فَأُمُّهُ هَاوِيَةً ۞ وَمَا أَدْرِيكَ مَا هِيَهُ ۞ فَأَرْحَامِيَةً

৯. তার বাসস্থান হবে 'হাবিয়া' (জাহান্লামে)। <sup>৫</sup> ১০. আর আপনি কি জানেন সেটা কি ? ১১. উত্তপ্ত আগুন। <sup>৬</sup>

وَاَمًا ﴿ - وَاَمًا ﴿ - كَانَ عَدِيْ عَدِيْمَةَ ؛ সাবেন ﴿ فَهُو ﴾ - فَهُو ﴾ - وَاَمًا ﴿ - وَاَمًا ﴿ - فَاهُو ﴾ - فَاهُو ﴾ - فَاهُو ﴿ عَدْمَةَ ﴿ عَدْمَةَ عَدْمَ ﴿ عَدْمَةَ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ ﴿ عَدْمَ ﴿ عَدَامَ اللَّهِ ﴿ وَمَا اللَّهِ اللَّهِ ﴿ وَمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ وَمَا مِلْهُ ﴾ - فَا مَنْ ﴿ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُلّلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالِمُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায় শুরু হবে। এ আয়াত থেকে সেই দ্বিতীয় পর্যায়ের কথা শুরু হয়েছে।

৪. 'মাওয়ায়ীন' ভারী হওয়া বা হালকা হওয়া ঘারা বুঝানো হয়েছে য়ে, মানুয়ের মন্দকাজের তুলনায় নেককাজ বেশি হওয়া বা কম হওয়া। সেখানে য়াদের বদীর পাল্লার চেয়ে নেকীর পাল্লা ভারী হবে তারাই সেখানে সফলকাম হবে; আর য়াদের বদীর পাল্লার • চেয়ে নেকীর পাল্লা হালকা হবে, তারাই হবে সেখানে ব্যর্থ ও ক্ষতিগ্রস্ত।

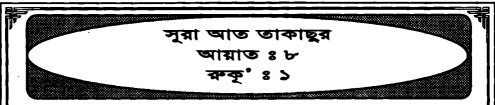
এখানে একথাটি জানা থাকা দরকার যে, কুফরী তথা আল্লাহকে অস্বীকার করা সবচেয়ে বড় অসংকাজের অন্তর্ভুক্ত। যা ঘারা গুনাহের পাল্লা অনিবার্যভাবে ভারী হয়ে যায়। আর কাফেরের নেকীর পাল্লা ভারী হওয়ার মত কোনো নেকই থাকে না; কেননা কুফরীর কারণে তার কোনো নেক আমলই গৃহীত হয় না। অপরদিকে মু'মিনের নেকীর পাল্লায় তার নেকীর ওযনের সাথে ঈমানের ওযনও যোগ হওয়ার কারণে তার নেকীর পাল্লা ভারী হয়ে যেতে পারে। তার গুনাহগুলো গুনাহের পাল্লায় রাখলেও তার সাথে যেহেতু অন্য কোনো ওযন যোগ হয় না তাই নেকীর পাল্লা ভারী হবার সম্ভাবনাই বেশি থাকে।

- ৫. 'উমুহু হাবিয়াহ' আয়াতাংশের শান্দিক অর্থ হলো—'তার মা হবে হাবিয়াহ' অর্থাৎ ঠিকানা হবে হাবিয়াহ। শব্দটির অর্থ হলো—গভীর গর্ত বা খাদ। জাহান্নাম হবে অত্যন্ত গভীর। জাহান্নামীদেরকে উপর থেকে সেই গভীর অগ্নিময় গর্তে ফেলে দেয়া হবে। মায়ের কোলে যেমন শিশুর অবস্থান, তেমনি জাহান্নামীদের অবস্থান হবে জাহান্নামের সেই গভীর গর্তে।
- ৬. অর্থাৎ জাহান্নাম শুধুমাত্র একটি গভীর গর্তই হবে না ; বরং তা হবে উত্তপ্ত আগুনের গর্ত।

## সূরা আল কারিয়াহ্র শিক্ষা

- দুনিয়াতে সৃষ্টি থেকে নিয়ে শেষ পর্যন্ত যত বড় ও মর্মান্তিক দুর্ঘটনা বা বিপর্যয় ঘটুক না
  কেন, কেয়ায়তের মহাপ্রলয় হবে সবচেয়ে বড় ও সবচেয়ে মর্মান্তিক বিপর্যয়।
- क्यांभएवत मभग्न प्राक्षां वाष्ट्रां वाष्ट्रां प्राप्त प्राप्त प्राप्त विष्ट्र कर्त प्राप्त करण प्राप्त प्राकृष्टिक मंकल त्रावञ्चालना एउट्ड लक्ष्ट्र व्यवश्य मभन्न किंद्र वृत्विवृत् व्यव प्राप्त भण व्या यात्।
- ৩. কেয়ামতের দ্বিতীয় পর্যায়ে মানুষ নিজ সমাহিতস্থান থেকে উঠে দাঁড়াবে। অতপর আল্লাহর সামনে হাযির হবে বিচারের জন্য।
- ৪. কেয়ামত তথা মহাপ্রলয় অতপর পুনরুখান এবং আল্লাহর আদালতে বিচার শেষে জান্নাত বা জাহান্নাম পাওয়া—এ বিষয়গুলোতে বিশ্বাসন্থাপন করা ঈমানের মৌলিক উপাদানের অন্তর্ভুক্ত। আমাদেরকে অবশ্যই এগুলোতে শর্তহীন বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে।
- ৫. আমাদেরকে অবশ্যই সংকাজগুলো বিশুদ্ধ নিয়তে একমাত্র আল্লাহর জন্য করতে হবে। তা হলেই বিচার দিবসে আমাদের নেককাজগুলো আল্লাহর দরবারে গৃহীত হবে এবং ওযনের সময় আমাদের নেকীর পাল্লা ভারী হবে।
- ৬. তথুমাত্র নেক নিয়ত না থাকার ফলে যদি আমাদের নেক কাজগুলো বরবাদ হয়ে যায়, আর নেকীর পাল্লা হালকা হয়ে পড়ে, তবে তো আমাদের মত দুর্ভাগা আর কেউ হবে না। সুতরাং নিয়তের পরিতদ্ধতার প্রতি সদা সজাগ-সচেতন থাকতে হবে।

O



### নামকরণ

প্রথম আয়াতের শব্দ 'আত তাকাছুর'-কে স্রার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। এ শব্দটির তিনটি অর্থ—কোনো কিছু পাওয়ার জন্য অতিমাত্রায় নিমণ্ন থাকা, কোনো বস্তু পাওয়ার জন্য প্রতিযোগিতায় নামা, কোনো বস্তু অন্যের বেশি থাকার জন্য গর্ব-অহংকার করা।

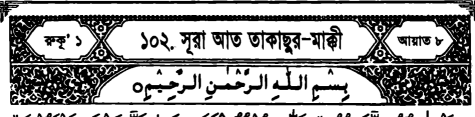
### নাযিলের সময়কাল

মৃকাস্রিসীনে কেরামের দু-একটি ব্যতিক্রম ছাড়া প্রায় সকলের মতেই এ সূরা মাকী। শুধু তাই নয়, এটা মাক্কী জীবনের প্রথম দিকে অবতীর্ণ সূরাসমূহের অন্যতম।

### আলোচ্য বিষয়

এ সুরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো—দুনিয়া পূজা, দুনিয়ার প্রতি অতিমাত্রায় ভালবাসা পোষণ, দুনিয়ার সম্পদ অর্জনে পরম্পর প্রতিযোগিতা করা ইত্যাদির পরিণাম সম্পর্কে সতর্ক করে দেয়া। বৈষয়িক উপায়-উপকরণ তথা সহায়-সম্পদ বেশি বেশি লাভ করাকে মানুষ জীবনের উন্নতি ও মাপকাঠি ধরে নিয়েছে। যার ফলে জীবনের আসল মূল্যবোধ ও দৃষ্টিভঙ্গি থেকে তারা বহু দূরে সরে গিয়েছে। তারা এ দিকটার প্রতি মনোযোগ দেয়ার কোনো সুযোগই পাছেনা এবং তার প্রয়োজনীয়তাও তাদের সামনে স্পষ্ট নেই। এ সুরায় এ অভভ চিম্ভা-চেতনা সম্পর্কে মানুষকে সতর্ক করে দিয়ে বলা হয়েছে যে, তোমরা যেসব জাগতিক সম্পদ অর্জনের প্রতিযোগিতায় লিপ্ত তা তোমাদের নিয়ামতই নয়; বরং এসব পরীক্ষারও উপকরণ। আখেরাতে অবশ্যই তোমাদেরকে এসব নিয়ামত সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। সেদিন তোমরা যদি এসব সম্পদ অর্জন ও ব্যয় সম্পর্কে যথাযথ উত্তর দিতে না পার, তবে তোমাদের জাহান্নাম অবশ্যই দর্শন করতে হবে।

П



- ۞ ٱلْمُعكُرُ التَّكَا ثُو ٥ حَتَّى زُرْتُرُ الْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ٥
- ১. বেশি বেশি পাওয়ার প্রতিযোগিতা তোমাদেরকে গাফিল করে রেখেছে ; ২. যতক্ষণ না তোমরা কবর পর্যন্ত গিয়ে পৌছ। ২ ৩. কক্ষণো (এটা সংগত) নয়! শীঘ্রই তোমরা তা জানতে পারবে। ৩
- (الهی+کم)-اَله کُمُ الهُکُمُ (الهی+کم)-اَله کُمُ (الهی+کم)-اَله کُمُ الهُکُمُ (الهی+کم)-اَله کُمُ (الهیله)-اَله کُمُ পাওয়ার প্রতিযোগিতা। (المُعَابِرَ यठक्षण ना ; رُرُتُمُ : তামরা গিয়ে পৌছ; الْمُعَابِر)-কবর পর্যন্ত। ﴿ کُلُ -कक्षरण (এটা সংগত) নয় (الله مقابر)- শীঘুই তোমরা জানতে পারবে।
- ১. 'আল হা-কুমৃত তাকাসুর' অর্থ 'বেশি বেশি পাওয়ার প্রতিযোগিতা' তোমাদেরকে গাফিল করে রেখেছে। এখানে কথাটি আমভাবে বলার কারণে এর আওজায় প্রশস্ততা সৃষ্টি হয়েছে। অর্থাৎ কাদেরকে, কি জিনিস পাওয়ার প্রতিযোগিতা, কিসে থেকে গাফিল করে রেখেছে এটা সুনির্দিষ্ট করে বলা হয়নি। যার ফলে 'তোমাদেরকে' ঘারা সর্বকালের মানুষ; 'বেশি বেশি পাওয়ার প্রতিযোগিতা' ঘারা দুনিয়ার ধন-সম্পদ, গর্ব-অহংকারের উপকরণ, প্রভাব-প্রতিপত্তি আরাম-আয়েশ ও বিলাসিতার উপায়-উপকরণ ইত্যাদি পাওয়ার প্রতিযোগিতা এবং 'গাফিল করে রেখেছে' ঘারা সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় তথা আখেরাত থেকে গাফিল করে রেখেছে—এ রকম অর্থ করা ব্যাপকতা তথা প্রশস্ততা এর মধ্যে বিদ্যমান রয়েছে। অর্থাৎ হে দুনিয়ার মানুষ! বেশি বেশি ধন-সম্পদ অর্জনের চেষ্টা, ধন-সম্পদের দিক দিয়ে একে অপরকে ছাড়িয়ে যাওয়ার চেষ্টা; ক্ষমতা ও প্রভাব-প্রতিপত্তি অর্জনের প্রতিযোগিতা ভোমাদেরকে অধিকতর গুরুত্বপূর্ণ যে আখেরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী অনস্ত জীবন, তা থেকে বেখেয়াল করে রেখেছে। আর এ সম্বোধনের আওতায় যেমন এক ব্যক্তি ও একটি সমাজ আসতে পারে, তেমনি একটি জাতি এমনকি দুনিয়ার সকল মানুষ এ সম্বোধনের আওতাভুক্ত হতে পারে। বস্তুত সামগ্রিকভাবে সকল মানুষের মধ্যে এ প্রবণতা বিদ্যমান।
- ২. অর্থাৎ তোমাদের পুরো জীবনটাই তোমরা এ কাজে নিয়োজিত করে রেখেছ; এমন কি মৃত্যুর পূর্বক্ষণেও তোমরা এ চিন্তাতেই ব্যস্ত রয়েছ।
- ৩. অর্থাৎ তোমরা যে ধন-সম্পদের প্রাচুর্য এবং তা অর্জন করার জন্য পরস্পর প্রতিযোগিতায় লিপ্ত হয়েছ; আর এটাকেই সফলতার মানদণ্ড ধরে নিয়েছ, এটা সঠিক নয়। তোমরা ভুল পথে আছ। তোমাদের ভুলের মধ্যে থাকার ব্যাপারটা তোমরা মৃত্যুর

# ۞ ثُمَّ كَلَّا سَوْنَ تَعْلَمُونَ۞كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ٥ُ

8. আবারও (ন্তনে নাও) কক্ষণো (এটা সংগত) নয়। শীঘ্রই তোমরা জানতে পারবে। ৫. কক্ষণো নয়, যদি তোমরা নিচ্চিত জ্ঞানের মাধ্যমে জানতে——(তবে এমন প্রতিযোগিতা করতে না)

# ۞ لَــتَرُونَ الْجَحِيْرُ أَنُرَّلَ تُرَوِّنَهَا عَيْسَ الْيَقِيْنِ أَ

৬. তোমরা অবশ্য অবশ্যই জাহান্নাম দেখতে পাবে। ৭. আবারও (শুনে নাও), অবশ্য অবশ্যই তোমরা তা সুনিন্চিতভাবে চোখে দেখতে পাবে।

# ثَرَّ لَتُسْتُلُنَّ يَوْمَعِنِ عَنِ النَّعِيْرِ أَ

৮. অতপর সেদিন সেই নিয়ামত সম্পর্কে অবশ্য অবশ্যই তোমরা জিজ্ঞাসিত হবে।<sup>8</sup>

وقام - سَوْنَ تَعْلَمُونَ ; المام - مَعْلِمُ الله - مَعْلِمَ الله - مَعْلِمُ - كَلاً - কন্ধনো (এটা সংগত) নয়! وأن - مَعْلِمُ - مَالِمَ الله - مَعْلِمُ - مُعْلِمُ - مَعْلِمُ - مُعْلِمُ مُعْلِمُ - مُعْلِمُ مُعْلِمُ - مُعْلِمُ - مُعْلِمُ - مُعْلِمُ - مُعْلِمُ مُعْ

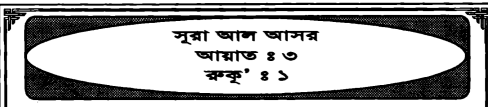
পরপরই জানতে পারবে। অথবা শেষ বিচারের দিন তোমাদের কাছে তা পরিষ্কার হয়ে যাবে। স্বরণযোগ্য যে, দুনিয়ার সৃষ্টি থেকে শেষদিন পর্যন্ত যে দীর্ঘ সময় তা আমাদের নিকট খুব দীর্ঘ মনে হতে পারে; কিন্তু মহান আল্লাহ 'আলিমুল গায়ব'-এর নিকট তা সময়ের একটি সামান্য অংশমাত্র। কেননা তাঁর দৃষ্টি ও জ্ঞান দুনিয়ার আদি থেকে অন্ত পর্যন্ত সমগ্র কালব্যাপী প্রসারিত। অতএব তাঁর নিকট মানুষের জন্ম থেকে মৃত্যু অথবা আখেরাতের বিচার দিবস পর্যন্ত সময় একান্তই সামান্য সময়।

8. অর্থাৎ কেয়ামতের দিন আল্লাহ তাআলা মানুষকে জিজ্ঞাসাবাদ করবেন তাঁর প্রদন্ত নিয়ামত সম্পর্কে। এক ধরনের নিয়ামত আল্লাহ তাআলা সরাসরি সকল মানুষকে দিছেন, যার মূল্য পরিমাপ করা বা দেয়া কোনো মানুষের পক্ষে সম্ভব নয়। আলো, বাতাস, পানি, তাপ ইত্যাদি এ ধরনের নিয়ামত। আবার বিপুল সংখ্যক নিয়ামত আল্লাহ মানুষকে তার উপার্জনের মাধ্যমে দিছেন। নিজের উপার্জিত নিয়ামতগুলো সে কিভাবে উপার্জন করেছে এবং কিভাবে সেগুলো ব্যয় করেছে সেজন্য তাকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। আর আল্লাহর পক্ষ থেকে সরাসরি যে নিয়ামত সে পেয়েছে তা কিভাবে ব্যয় করেছে

থিবং সেই নিয়ামতগুলোর স্রষ্টার প্রতি স্বীকৃতি শুকরিয়া জ্ঞাপন করেছে কিনা সেমতে তাকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। এ জিজ্ঞাসাবাদ শুধু কাফেরদেরকেই করা হবে না ; বরং মু'মিনরাও এ জিজ্ঞাসাবাদের সম্মুখীন হবে। মানুষের প্রতি আল্লাহর নিয়ামতের সংখ্যা অসংখ্য ও অসীম। আল্লাহ বলেন—"তোমরা যদি আল্লাহর নিয়ামতগুলো গুণতে চাও, তাহলে তা গুণে শেষ করতে পারবে না।"—সূরা ইবরাহীম ঃ ৩৪

## সূরা আত তাকাছুরের শিক্ষা

- ১. আখেরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী অনম্ভ জীবনকে সুখময় করার প্রতি গুরুত্ব দেয়া মানুষের জন্য সবচেয়ে বড় প্রয়োজন ; অথচ তা থেকে মানুষকে গাফিল করে রেখেছে বেশি বেশি ধন-সম্পদ অর্জনের প্রতিযোগিতা। অতএব এ সর্বনাশা প্রতিযোগিতা পরিত্যাগ করতে হবে।
- ২. এ অসংগত প্রতিযোগিতা যে সঠিক নয়, তা দুনিয়ার হাতে-গোণা কয়েক বছরের জীবনকাল শেষ হওয়া মাত্রই জানা যাবে ; তবে তখন জানা গেলেও এ ভূল শোধরাবার কোনো উপায় থাকবে না ; অতএব এখন থেকেই এ ভূল ওধরে নিতে হবে।
- ৩. আল্লাহ তাআলা বারবার তাকীদ দিয়ে সুস্পষ্টভাবে যে কথাগুলো বলেছেন, তাকে যথাযথ গুরুত্ব না দেয়া কোনো মু'মিনের কাজ হতে পারে না। সুতরাং জাহান্নামের কঠিন শান্তি থেকে নিজেদেরকে বাঁচাতে হলে আখেরাতমুখী জীবন গড়তে হবে।
- 8. যেহেতু বৈধ পথে অর্জিত সম্পদ-এর ব্যয়-ব্যবহার সম্পর্কেও আখেরাতে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে ; আর অবৈধ পথে অর্জিত সম্পদ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ তো হবে অত্যন্ত কঠোর ; তাই অধিক সম্পদ আখেরাতে কোনো কদ্যাণ বয়ে আনবে—এ ধারণা পরিত্যাগ করা উচিত।
- ৫. দুনিয়াতে মোটামুটি সাদাসিদে সরল জীবন যাপনে যতটুকু সম্পদ প্রয়োজন ডার বেশি অর্জনের প্রচেষ্টা পরিত্যাগ করাই আশ্বিয়ায়ে কিরাম এবং তাঁদের যথার্থ অনুসারী মহান ব্যক্তিবর্গের শিক্ষা।



### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের প্রথম শব্দ 'আল আসর'-কে এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

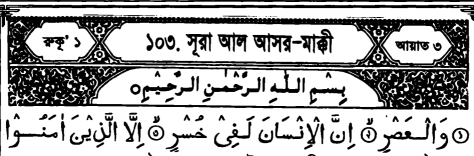
### নাযিলের সময়কাল

স্রাটি মাক্কী বা মাদানী হওয়ার ব্যাপারে মুফাস্সিরীনে কিরামের মধ্যে মতভেদ থাকলেও এর সংক্ষিপ্ত ব্যাপক অর্থবাধক ও হৃদয়গ্রাহী ভাষা মাক্কী হওয়ার সাক্ষ বহন করে। উল্লিখিত বৈশিষ্ট্য মাক্কী স্রাসমূহের মধ্যেই পাওয়া যায়; সুতরাং স্রাটিকে মাক্কী সুরা হিসেবে অভিহিত করা যায়।

### আলোচ্য বিষয়

'আল আস্র' স্রাটি অতিশয় ছোট হলেও এর বন্ধন্য অত্যন্ত ব্যাপক। বলা যায় যে, এতে 'বিন্দুতে সিদ্ধু' লুকিয়ে আছে। মানব-জীবনের আসল নীতি-আদর্শ ও কর্মগত ভূমিকা কি হওয়া উচিত তা এ ছোট স্রাটিতে তুলে ধরা হয়েছে। ইসলামী জীবন-চরিত্রের একটি সংক্ষিপ্ত রূপ এতে অংকন করা হয়েছে। ইমাম শাফেয়ী (র) এ জন্যই বলেছেন যে, কোনো মানুষ এ স্রাটিকে নিয়ে যদি গভীরভাবে চিন্তা করে, তবে তার হেদায়াতের জন্য এ স্রাটিই যথেষ্ট। আর এ কারণেই সাহাবায়ে কিরামের দু'জন যদি একত্রিত হতেন, তাহলে একে অপরকে স্রাটি না ভনিয়ে পরম্পর বিচ্ছিত্র হতেন না।

আল্পাহ তাআলা—মানব জীবনে সাফল্য ও ব্যর্থতার চারটি মূলনীতি এখানে পেশ করেছেন। সে চারটি মূলনীতি হলো—(১) ঈমান, (২) আমলে সালেহ তথা নেক আমল, (৩) পারস্পরিক সত্যের উপদেশ দান, (৪) পারস্পরিক থৈর্যের উপদেশ দান। এ চারটি মূলনীতি থেকে সরে পড়লে ইহকাল-পরকালে মানুষের ধ্বংস অনিবার্য।



১. কসম সময়ের। ২ অবশ্য অবশ্যই মানুষ ক্ষতির মধ্যে (রয়েছে)। ২ ৩. (তবে) তারা ছাড়া যারা ঈমান এনেছে,

্র - الْ الْ الْسَانَ) - الْاَنْسَانَ ; সময়ের। ্র্টা-অবশ্য (الله عصر) - الْعَصْرِ ; সময়ের। ्র্টা-অবশ্য ; الْذَيْسَ : মানুষ ; الْذَيْسَ : অবশ্যই রয়েছে ; خُسْر - किंटो-অবশ্যই রয়েছে - الْذَيْسَ : কিতির মধ্যে। ্র্টা - তবে, ছাড়া ; الْذَيْسَ : তারা, যারা ; الْمَـنُوا : সমান এনেছে ;

- ১. আল্লাহ তাআলা এখানে সময়ের কসম করেছেন। সময় মানব জীবনে একটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। সময়ের গুরুত্ব বুঝানোর জন্যই তিনি সময়ের কসম করেছেন। কারণ সামনে যে কথাগুলো বলা হয়েছে তার নীরব সাক্ষী সময়। সময় বলতে এখানে অতীত সময়ও হতে পারে, আবার হতে পারে বর্তমান বা চলিত সময়। ভবিষ্যত সময়টা খুব দ্রুত বর্তমানের মধ্য দিয়ে অতীতে বিশীন হয়ে যাঙ্গে। ভবিষ্যত আমাদের হাতে নেই, আমাদের হাতে আছে বর্তমান : কিন্তু বর্তমানটার অন্তিত্ব আমাদের কাছে একেবারেই অল্প। কেননা বর্তমানটা দ্রুত অতীতে চলে যাচ্ছে। তবে সামনে বলা কথাটার সাক্ষী যেহেতৃ অতীত তথা ইতিহাস : তাই আল্লাহ অতীতের কসম করে বলেছেন।আর আল্লাহ বর্তমানের কসম করে বলেছেন, যেহেতু বর্তমানটা এমন একটি সময় যা মানুষ কাজে লাগাতে পারে। আর বর্তমান সময়টাই মানুষের পুঁজি। যা কিছু করতে হবে তা এ সময়ের মধ্যেই করতে হবে। নচেত বরফ বিক্রেতার পুঁজি বরফ যেমন গলে গলে শেষ হয়ে যায় তেমনি মানুষের পুঁজি সময়ও তেমনি গলে গলে শেষ হয়ে যাচ্ছে। ইমাম রাযী (র) বলেছেন—"একজন বরফ বিক্রেতার নিকট থেকে আমি 'সূরা আসর'-এর অর্থ বুঝেছি; সে বাজারে জোরে জোরে বলছিল—'তোমরা এমন ব্যক্তির প্রতি দয়া করো যার পুঁজি গলে গলে শেষ হয়ে যাচ্ছে'—আমি এটা ভনে বললাম যে, এটা সূরা আল-আসর-এর প্রকৃত মর্ম। মানুষকে জীবন হিসেবে যে সময় দেয়া হয়েছে তা বরফের মত গলে গলে শেষ হয়ে याष्ट्र । এটাকে यिन नष्टे करत रमना হয় अथवा जुनभर्थ খরচ করা হয় তাহলে এটাই মানুষের জন্য চরম ক্ষতি।"
- ২. 'আল-ইনসান' তথা 'মানুষ' দ্বারা 'মানুষ জাতি' বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ সমগ্র মানবজাতিই ক্ষতির মধ্যে রয়েছে। অতপর চারটি গুণসম্পন্ন লোকদেরকে তা থেকে আলাদা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এ চারটি গুণ যাদের মধ্যে রয়েছে তারা উল্লিখিত ক্ষতি থেকে মুক্ত। এ গুণগুলো কোনো ব্যক্তির মধ্যে থাকলে, সে ক্ষতি থেকে মুক্ত; কোনো

# وَعَهِلُوا السَّاحِي وَتَوَامَوْا بِالْحَقِّ " وَتَوَامَوْا بِالسَّبْرِ فَ

র্ত্রবং সৎকাজ<sup>8</sup> করেছে ; আর এঁকে অপরকে সত্য পথে চলার উপদেশ দিয়েছে<sup>4</sup> এবং দিয়েছে একে অপরকে সবর করার উপদেশ।<sup>৬</sup>

ত্র-এবং ; البصلحت)-الصلحت : কাজ ; مَاصَوا ; ৩-و ; সং ; والبصلحت )-الصلحت : কাজ : مَالَو ضروا ; সং ; والبحق )-بالحق )-بالحق : উপদেশ দিয়েছে ; بالحق )-بالحق )-بالحق ) -بالحق (بالبحر) - সবর করার ।

সমাজের সকল মানুষের মধ্যে থাকলে তারা ক্ষতি থেকে মুক্ত ; আবার কোনো দেশের সকল মানুষের মধ্যে গুণগুলো পাওয়া গেলে সেই দেশ ক্ষতি থেকে মুক্ত ; এমনিভাবে দুনিয়ার যেসব লোকের মধ্যে গুণগুলো পাওয়া যাবে, তারা সকলেই ক্ষতি থেকে মুক্ত হবে। ক্ষতি বা লোকসান দ্বারা লাভের বিপরীত অর্থ বুঝায়। 'লাভ' মানে সাফল্য আর ক্ষতি মানেই ব্যর্থতা। কুরআন মজীদে সাফল্য বলতে দুনিয়া ও আখেরাতের সাফল্য বুঝানো হলেও মূলত আখেরাতের সাফল্যের উপরই দুনিয়ার সফলতা নির্ভরশীল। যে ব্যক্তি আখেরাতের সাফল্য অর্জন করেছে সে দুনিয়াতেও সাফল্য অর্জন করছে ধরে নিতে হবে, কেননা সেখানকার সফলতাই চূড়ান্ত। অপরদিকে যে ব্যক্তি আখেরাতে ব্যর্থ হয়েছে, সে দুনিয়াতেও ব্যর্থ ; যদিও দুনিয়াতে সে যেসব বিষয়কে সফলতার মাপকাঠি ধরে নিয়ে নিজেকে দুনিয়াতে সফল বলে ধারণা করুক না কেন এবং দুনিয়ার মানুষও তাকে সফল মানুষ বলে প্রচার করুক না কেন; কেননা সে চূড়ান্ত পরীক্ষায় ব্যর্থ। তাছাড়া যেসব বিষয়কে দুনিয়ার সফলতা বলে মনে করে, সেগুলো যে আসল সফলতা নয় এবং সেগুলো যে দুনিয়াতেই ক্ষতির আকারে দেখা দিয়েছে তা আর প্রমাণের অপেক্ষা রাখে না। সুতরাং কুরআন মজীদের ঘোষণা অনুযায়ী উল্লিখিত চার্টি গুণবিশিষ্ট মানুষ ছাড়া 'সকল মানুষই বিরাট ক্ষতির মধ্যে রয়েছে'—এটাই চূড়ান্ত কথা। আর সফলতা অর্জন করতে হলে উল্লিখিত চারটি তুণ অর্জন করার বিকল্প নেই।

৩. যে চারটি গুণবিশিষ্ট মানুষ ক্ষতি থেকে মুক্ত, তার প্রথমটি হলো 'ঈমান'। ঈমান ছাড়া কোনো সৎকাজ তথা কল্যাণকর কাজ করা হোক না কেন, তা আল্লাহর নিকট গ্রহণযোগ্য নয়। আল্লাহ, রাসূল, ফেরেশতা, কিতাব, তাকদীর, কেয়ামত ও মৃত্যুর পর পুনরুত্থান—এ সাতটি বিষয়ের প্রতি মৌখিক স্বীকৃতি, আন্তরিক বিশ্বাস ও কার্যত রূপায়ণকেই কুরআন মজীদ 'ঈমান' বলে স্বীকৃতি দিয়েছে। এ সাতটি বিষয়কে তিনটি শিরোনামের অন্তর্ভুক্ত করা যায়; যেমন—(১) তাওহীদ, (২) রিসালাত ও (৩) আথেরাত। তাওহীদের অর্থ—আল্লাহকে এমনভাবে মানতে হবে যে, তিনিই একমাত্র প্রভু ও ইলাহ; তাঁর সর্বময় কর্তৃত্বে কোনো অংশীদার নেই; তিনিই মানুষের ইবাদাত-বন্দেগী ও আনুগত্য পাওয়ার অধিকারী। তাকদীরের ভাল-মন্দের স্রষ্টাও এককভাবে তিনি। তিনিই তুকুম দানকারী এবং নিষেধকারী। তিনি যে কাজের তুকুম দেন এবং যে কাজ করতে নিষেধ করেন তা মেনে চলা বান্দাহর ওপর ফরয়। তিনিই সবকিছু দেখেন ও গুনেন। প্রকাশ্য

অপ্রকাশ্য এমনকি মনের গভীরে যে নিয়ত বা উদ্দেশ্য লুকায়িত তাও তিনি জানেন। মোটকথা আল্লাহকে তাঁর যাবতীয় 'সিফাত' সহকারে মুখের স্বীকৃতি, আন্তরিক বিশ্বাস ও কার্যে রূপায়ণই হলো ঈমান।

ঈমানের দ্বিতীয় পর্যায় রাসৃলকে মানা। অর্থাৎ রাসৃলকে আল্পাহর নিযুক্ত পথপ্রদর্শক ও একমাত্র নেতা হিসেবে মৌখিক স্বীকৃতি, আন্তরিক বিশ্বাস ও কার্যে রূপায়ণ হলো ঈমানের দ্বিতীয় পর্যায়। তাঁকে এমনভাবে মানতে হবে যে, তিনি যা কিছু শিক্ষা দিয়েছেন, তা আল্পাহর পক্ষ থেকে দিয়েছেন এবং তা সবই অবশ্যই সত্য গ্রহণযোগ্য। ফেরেশতা, অন্যান্য নবী-রাসৃল ও আসমানী কিতাবসমূহ এবং ক্রআনের প্রতি ঈমান আনা রাস্লের প্রতি ঈমান আনার মধ্যে শামিল। কেননা তিনিই এগুলো শিক্ষা দিয়েছেন।

ঈমানের তৃতীয় পর্যায় আখেরাতের প্রতি ঈমান। মানুষের এ দুনিয়ার জীবনই শেষ নয়; বরং মৃত্যুর পরে মানুষকে পুনরায় জীবিত করে উঠানো হবে। তখন মানুষকে অবশ্যই এ জীবনের সকল কার্যক্রমের হিসাব-নিকাশ দিতে হবে। তখন যে যথার্থ অর্থে মু'মিন বলে গণ্য হবে তাকে পুরস্কৃত করা হবে এবং যে মু'মিন হিসেবে গণ্য হবে না সে চিরস্থায়ী আযাবে নিপতিত হবে। এটাই হলো আখেরাতের প্রতি ঈমান।

- 8. ক্ষতি থেকে মুক্তি পাওয়ার জন্য দ্বিতীয় শর্ত হলো 'সংকাজ'। এটাকে 'আমলে সালেহ' বলা হয়েছে। 'সংকাজ' দ্বারাই ঈমানের পরিচয় পাওয়া যায়। বীজ ও চারার মধ্যে যে সম্পর্ক, ঈমান ও আমলের মধ্যে সেই সম্পর্ক বিদ্যমান। বীজ মাটিতে রোপণ করার পর যদি চারা না গজায়, তাহলে বৃঝতে হবে এ বীজ সঠিক বীজ নয়, অথবা বীজ নষ্ট হয়ে গেছে। অনুরূপ ঈমান আনার পর যদি তা সংকাজ রূপে প্রকাশিত না হয়, তাহলে বৃঝতে হবে যে, তার ঈমান যথার্থ অর্থে ঈমান নয়। আবার ঈমান ছাড়াও কোনো সংকাজ গ্রহণীয় নয়। কেননা ঈমান আনার পরেই সংকাজের কথা বলা হয়েছে। মানুষকে ক্ষতির হাত থেকে বাঁচাতে পারে ঈমান আনার পরের সংকাজ। স্তরাং ঈমানবিহীন সংকাজ দ্বারা যেমন ক্ষতি থেকে রেহাই পাওয়া যাবে না, তদ্রূপ সংকাজ বিহীন ঈমান দ্বারাও ক্ষতি থেকে রেহাই পাওয়া যাবে না।
- ৫. বাতিলের বিপরীতে 'হক' শব্দটি ব্যবহৃত হয়। 'হক'-এর একটি দিক হলো—সত্য, সঠিক, ন্যায়-ইনসাফ এবং ঈমান-আকীদার অনুকৃল কথা ও কাজ। আর এটাই হলো প্রকৃত হক। 'হক'-এর অপর দিক হলো—আল্লাহ ও বান্দার অধিকার সম্পর্কিত, যা আদায় করা মানুষের জন্য ওয়াজিব। 'হক'-এর দাবী হলো—হকের বিরুদ্ধে বাতিলের পক্ষ থেকে যে প্রতিবন্ধকতা আসবে তা দূর করার জন্য যাবতীয় প্রচেষ্টা চালিয়ে যাওয়া। আর এ কাজ একা একা বিচ্ছিন্ভাবে সম্ভব নয়। 'হক'পদ্বীদের পারস্পরিক সহযোগিতা, পারস্পরিক উপদেশ-এর মাধ্যমে এটা সম্পাদন হতে পারে। আর আল্লাহ কর্তৃক বর্ণিত ক্ষতি থেকে বাঁচার জন্য এটা তৃতীয় শর্ড। মানুষের সমাজে এ ব্যবস্থা না থাকলে সেই সমাজ সামগ্রিকভাবে ক্ষতির সম্মুখীন হতে বাধ্য। 'হক'-এর ভূলুন্ঠিত হতে দেখেও হক পদ্বীরা যদি নীরব দর্শকের ভূমিকা পালন করে, তাহলে তারা সেই মহাক্ষতি থেকে

বািচতে পারবে না। এটাই এ আয়াতের মূল বক্তব্য। আর এজন্য সৎকাজের আদেশ 🚭। অসৎ কাজকে প্রতিরোধ করাকে মুসলিম উন্মাহর ওপর অবশ্য কর্তব্য গণ্য করা হয়েছে।

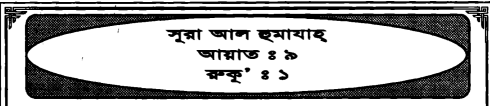
৬. মহাক্ষতি থেকে বাঁচার জন্য চতুর্থ শর্ত হলো—পরস্পর সবর বা থৈর্যের উপদেশ প্রদান। অর্থাৎ 'হক'-এর পক্ষ অবলম্বন, হক-কে প্রতিষ্ঠা করতে গিয়ে যেসব বাধা-বিপত্তি, কষ্ট-পরিশ্রম, বিপদ-আপদ এবং ক্ষতি-বঞ্চনার সমুখীন হতে হয়, তাতে একে অপরকে অবিচল ও দৃঢ় থাকার উপদেশ প্রদান করতে হবে। সবর বা ধৈর্যের সাথে এসব কিছুকে মোকাবিলা করার জন্য একে অপরকে সাহস যোগাতে থাকবে। মহাক্ষতি থেকে বাঁচার জন্য এ সূরাতে যে চারটি শর্ত উল্লিখিত হয়েছে, এগুলো যথাযথ পালিত হলেই সেই ক্ষতি থেকে বাঁচা যাবে, অর্জিত হবে দুনিয়া ও আথেরাতের সাফল্য।

### সূরা আল আসরের শিক্ষা

- ১. মানুষের জন্য সবচেয়ে মৃল্যবান হলো তার জীবনকাল। অন্য কথায় তার মৃল্যবান পুঁজি হলো তার জীবনের সুনির্দিষ্ট সময়ঢ়ুকু। সৃতরাং এ সময়ের প্রতিটি মুহুর্তকে কাজে লাগানোর জন্য আমাদেরকে সদা-সচেতন থাকতে হবে।
- ३. এ সময়ঢ়ৄকুকে কাজে লাগানোর সর্বোৎকৃষ্ট পদ্মা হলো—ঈমান, সং কাজ, 'হক' পথ ও পদ্মা অবলম্বনের পারস্পরিক সদৃপদেশ দান এবং এ পথের যাবতীয় বাধা-বিপত্তিতে, দুঃখ-দৈন্যতায় অবিচলভাবে দৃঢ়তা নিয়ে টিকে থাকার জন্য পারস্পরিক সদৃপদেশ দান।
- ৩. ঈমান আনতে হবে সর্বপ্রথম আল্লাহর ওপর—তাঁর যাবতীয় সিফাত তথা গুণাবলী সহকারে। এটাই হলো তাওহীদের ওপর ঈমান।
- ৪. দ্বিতীয়ত ঈমান আনতে হবে রিসালাত তথা সকল নবী-রাসূলের ওপর এবং সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসূল হযরত মুহাম্মাদ (স)-এর উপর। আর আনুগত্য করতে হবে তাঁর আনীত বিধানের ওপর।
- ৫. ঈমান আনতে হবে সকল আসমানী কিতাবের ওপর এবং সর্বশেষ কিতাব কুরআন মজীদের উপর। আর বিধান অনুসরণ করতে হবে সর্বশেষ কিতাব কুরআন মজীদের।
  - ७. ঈমান আনতে হবে আল্লাহ তাআলা বিশেষ সৃষ্টি ফেরেশতাদের ওপর।
  - अभान ज्याना इत्व क्यामण ज्या त्या विठांत्र पित्नत उपत्र ।
  - ৮. ঈমান আনতে হবে তাকদীরের ভাল-মন্দের সিদ্ধান্ত আল্লাহর পক্ষ থেকে—এ কথার ওপর।
- ৯. ঈমান আনতে হবে মৃত্যুর পর পুনরায় জীবন লাভ করে শেষ বিচারের জন্য আল্লাহর সামনে দাঁড়ানোর ওপর।
- ১০. ঈমানের পর আল্লাহ ও তাঁর রাসৃল নির্দেশিত পথ ও পদ্থায় করে যেতে হবে সৎকাজ। স্বরণীয় যে, ঈমান ছাড়া কোনো সৎকাজ আল্লাহর নিকট গ্রহণীয় নয় এবং রাসৃল নির্দেশিত পথ ও পদ্থা ছাড়া অন্য কোনো প্রকারের সৎকাজও গ্রহণীয় নয়।
- ১১. অতপর আল্লাহ ও তাঁর রাসৃল যেসব বিষয়কে হক হিসেবে চিহ্নিত করেছেন সেসব বিষয়ে পারস্পরিক সদুপদেশ দানের মাধ্যমে পরিচালনা করতে হবে নিজেদের ব্যক্তিগত, সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় জীবন।

ি ১২. আল্লাহ ও তাঁর রাসৃল নির্দেশিত পথ ও পদ্মায় জীবন পরিচালনা করতে গিয়ে যখন যৌ পরিস্থিতি সামনে আসবে, তখন সে সকল পরিস্থিতিতে সর্বোচ্চ ধৈর্য ও ইস্পাত-কঠিন দৃঢ়তা নিয়ে এগিয়ে যেতে হবে সাফল্যের চূড়ান্ত সীমায়।

১৩. উপরোক্ত পথে চলতে পারলেই আমাদের জীবন হবে লাভজনক পুঁজি ; অন্যথায় সমুখীন হতে হবে আল্লাহ কর্তৃক ঘোষিত মহাক্ষতির।



### নামকরণ

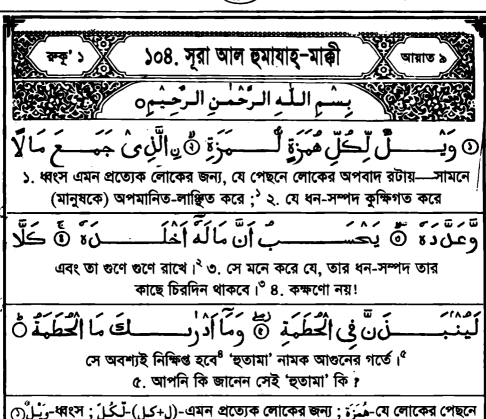
ইতিপূর্বেকার কয়েকটি সূরার মত এ সূরার নামও সূরার প্রথম আয়াতের একটি শব্দ থেকে গৃহীত হয়েছে। আয়াতের 'আল হুমাযাহু' শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

### নাথিলের সময়কাল

সকল মুফাস্সিরের ঐকমত্যে স্রাটি মাক্কী। তাছাড়া স্রাটির বিষয়বস্তু ও বর্ণনা ধারার আলোকেও স্রাটি মাক্কী জীবনের প্রথম দিকের স্রা বলেই সুস্পষ্টভাবে অনুমিত হয়।

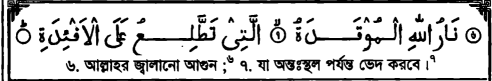
### আলোচ্য বিষয়

দুনিয়ার ধনিক শ্রেণীর লোকদের গর্ব-অহংকার, অন্যদের পেছনে নিন্দাবাদ করা, যে কোনো উপায়ে হোক অর্থ-সম্পদ সঞ্চয় করা ও তা হিসাব করে করে আত্মতৃপ্তি লাভ করা এবং সেসব সম্পদ চিরস্থায়ী মনে করা ইত্যাদি বিষয় আলোচনা করা হয়েছে। আল্লাহ তাআলা এ সময় এসব লোকের উল্লিখিত মানসিকতা ও কর্মচরিত্রের প্রতিবাদ করেছেন। আল্লাহ তাআলা বলেছেন যে, প্রকাশ্যে-অপ্রকাশ্যে এসব নিন্দাকারীদের ধ্বংস অনিবার্য। তারা তাদের ধন-সম্পদের গর্ব-অহংকারে স্বেচ্ছাচারী আচরণ দেখিয়ে চলেছে। তারা মনে করছে যে, তাদের ধন-সম্পদ চিরস্থায়ী। কক্ষণো নয়, তাদেরকে কঠোর শান্তি দেয়া হবে। 'হুতামা' নামক আগুনের গর্তে তাদেরকে তাদের ধন-সম্পদসহ নিক্ষেপ করা হবে, যে আগুন তাদের কলিজা ছেদ করে যাবে। তারা সেখানে আবদ্ধ হয়ে থাকবে। সেখান থেকে তাদের পালাবার কোনো পথ থাকবে না।



وَدُلُّ وَ الْحُطْمَةُ ; وَالْمُونَ وَ الْحُطْمَةُ وَ الْمُونَ وَ الْحُطْمَةُ وَالْرُولُ - الْحُلُلُ وَ अभवाम त्रिष्ठां ; الْذَيُ अभवाम त्रिष्ठां करत । ﴿ الْحَدَرُهُ وَ अभवाम त्रिष्ठां करत । ﴿ الْحَدَرُهُ وَ अभवाम त्रिष्ठां करत । ﴿ الْخَدَرُهُ وَ अभवाम त्रिष्ठां करत । ﴿ الْحَدَرُهُ وَ अभवाम وَ الْحَدَرُهُ وَ अभवाम وَ الْحَدَرُهُ وَ अभवाम وَ الْحَدَرُهُ وَ अभवास وَ الْحَدَرُهُ وَ अभवाह विकिश्व राव وَ الْحَدَرُهُ وَ अभवाह विकिश्व राव وَ الْحَدَرُهُ وَ अभित्त अभवाह विकिश्व राव وَ الْحَدَرُهُ وَ الْحَطْمَةُ وَ هَا الْمُحَلَّمَةُ وَ هَا الْمُحَلَّمَةُ وَ هَا الْمُحَلَّمَةُ وَ هَا الْمُحَلِّمَةُ وَ هَا الْمُحَلِّمَةُ وَ وَالْمَارُولُ وَ الْمُحَلِّمُ وَ الْمُحَلِّمَةُ وَ وَالْمَارُولُ وَ الْمُحَلِّمَةُ وَ وَالْمَارُولُ وَ الْمُحَلِّمَةُ وَ وَالْمَارُولُ وَ الْمُحَلِّمُ وَ الْمُحْلِمُ وَ الْمُحَلِّمُ وَ الْمُحَلِّمُ وَ الْمُحَلِّمُ وَ الْمُحْلِمُ وَ الْمُحْلِمُ وَ الْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَ الْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُحْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولِمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ و

- ১. 'হুমাযাহ্' ও 'লুমাযাহ্' শব্দ দুটো সমার্থবাধক। শব্দ দুটো এখানে যে অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে তাহলো— সে কাউকে পেছনে দুর্নাম রটায়, তুচ্ছ-তাচ্ছিল্য করে; কাউকে অংগুলি নির্দেশ করে এবং কাউকে চোখের ইশারায় ব্যঙ্গ-বিদ্রুপ করে। কারো মুখের উপর অসংগত কথা বলে আবার কারো পেছনে তার দোষ বলে বেড়ায়। কারো বিরুদ্ধে কানকথা লাগিয়ে বন্ধুত্বে ফাটল ধরায়। কোথাও আবার ভাইয়ে-ভাইয়ে শক্রতা সৃষ্টি করে দেয়। এমনকি এসব করা তার অভ্যাসে পরিণত হয়েছে।
  - ২. অর্থাৎ সে এসব করে তার ধন-সম্পদের গর্বে গর্বিত হয়ে। কেননা তার আছে প্রচুর



رَّ الْسَهَا عَلَيْهِمْ سُؤْمَسِ لَهُ ﴿ فَيْ عَمْلٍ مُّوَلَّ اللهِ ﴿ وَ فَي عَمْلٍ مُولَا لَا لَا كَا اللهِ ﴿ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

- الْتَوْلَ আগুন; الله وقدة) - الْمُوْقَدَة ; আগুন الله ; আগুন الله ; আগুন الله ; या - الله ; या - الأفشدة ; তর্দ করবে - عَلَى ; তর্দ করবে - تَعَلَيهُ ; তাদেরকে - فَيْ عَمَد (اله افشدة) - الأفشدة ; তাদেরকে - فَيْ عَمَد (اله اله تَعَلَيهُ مُ ) - নিক্ষেই তা : فَيْ عَمَد (اله اله كار مَا كَالُهُ مُ الله عَمَد كَانَهُ مُ الله عَمَد كَانُهُ مُ الله عَمَد كَانَهُ مُ الله عَمَد كَانَهُ مُ الله عَمَد كَانَهُ مُ الله عَمْدُ كَانَهُ مُ الله عَمْدُ كَانَهُ مُ الله عَمْدُ كَانَهُ مُ الله عَمْدُ كَانَة عَمْدُ كَانَةُ عَمْدُ كَانَةُ كَانَة عَمْدُ كُونَا كُونَا كُونُ كُونَا كُونُ كُونَا كُونَ كُونَا كُون

সম্পদ যা সে বখীলির কারণে ব্যয় করে না ; বরং গুণে গুণে রেখে দেয় এবং এতে সে আত্মতৃপ্তি অনুভব করে।

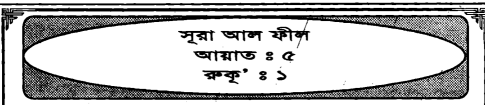
- ৩. অর্থাৎ সম্পদ জমা করা ও তা গুণে গুণে রাখার মধ্যে সে এতই মশগুল যে, সে যে মরবে, সে কথাও তার মনে হয় না। তার ভাবখানা এমন যে, সে চিরদিন এখানে থাকবে—এসব ছেড়ে তাকে বিদায় নিতে হবে—একথা তার ভূলেও মনে জাগে না।
- 8. 'লাইউম্বাযান্না' শব্দের অর্থ তুচ্ছ ও ঘৃণ্য মনে করে ছুঁড়ে ফেলে দেয়া হবে। এ থেকে বুঝা যায় যে, সে ব্যক্তি দুনিয়াতে ধন-সম্পদের অহংকারে মন্ত হয়ে নিজেকে অনেক বড় মনে করলেও আখেরাতে সে তুচ্ছ ও ঘৃণিত হয়ে জাহান্নামে নিক্ষিপ্ত হবে।
- ৫. 'হুতামা' জাহান্নামের বিভিন্ন প্রকার আগুনের একটি প্রকার। এর শান্দিক অর্থ ভেঙে চুরমারকারী। এ প্রকার আগুনের নাম 'হুতামা' রাখার কারণ হলো এ আগুন দেহের হাড়গুলো ভেঙে চুরমার করে দেয়। তাছাড়া যা কিছুই তাতে ফেলা হোক না কেন, সেসব কিছুকেই ভেঙ্গে চুরমার করে তার গভীরে ফেলে রাখবে।
- ৬. 'আল্লাহর প্রজ্জ্বলিত আগুন' বলা দ্বারা এ আগুনের ভয়াবহতা প্রকাশ পেয়েছে। কুরআন মজীদের অন্য কোথাও জাহান্নামের আগুনকে এ নামে অভিহিত করা হয়নি। এতে একথাও প্রকাশ পেয়েছে যে, যারা দুনিয়াতে ধন-সম্পদের প্রাচুর্য্যে অহংকারে মেতে উঠে, আল্লাহ তাআলা তাদেরকে অত্যন্ত ঘৃণার চোখে দেখেন। আর তাই তাদেরকে কেয়ামতের দিন অত্যন্ত তৃচ্ছ-তাচ্ছিল্য সহকারে 'হুতামা' নামক আগুনে ফেলে শান্তি দেবেন।
- ৭. অর্থাৎ এ আগুন এমন যে, তা অন্তরের গভীর কোণ পর্যন্ত পৌছে যাবে, যেখান থেকে মানুষের ভুল আকীদা-বিশ্বাস, মন্দকাজের ইচ্ছা-বাসনার জন্ম হয়। তাছাড়া এ

ত্তি জ্বান্ধন অপরাধী ও নিরাপরাধ সবাইকে জ্বালাবে না এবং সকল অপরাধীকে সমানভাবেও জ্বালাবে না ; বরং অপরাধীর হৃদয়ের মধ্যস্থলে পৌছে অপরাধের মাত্রা নির্ধারণ করে সে অনুসারে তার জ্বালানোর পরিমাণ নির্ধারণ করবে। হৃদয়ে পৌছার কথা এজন্যই বলা হয়েছে যে, হৃদয় বা অন্তরই হলো কৃফরী ও অসৎ চিন্তা-চেতনার মূল উৎস।

- ৮. অর্থাৎ 'স্থতামা' নামক আগুনের গর্তে ফেলে দেয়া হলে অপরাধী সেখানে বাঁধা থাকার কারণে নড়াচড়াও করতে পারবে না এবং সেখান থেকে বের হওয়ার মত কোনো ছিদ্রপথও তাতে থাকবে না।
- ৯. মুফাস্সিরীনে কিরাম 'ফী আমাদিম মুমাদ্দাদাহ'-এর করেকটি অর্থ বলেছেন—
  (১) জাহান্নামের দরযাগুলো বন্ধ করে দিয়ে সেখানে সুউচ্চ থাম পুতে দেয়া হবে। (২) অপরাধীরা আগুনের মধ্যে স্থাপিত উঁচু উঁচু থামের সাথে বাঁধা অবস্থায় থাকবে। (৩) আগুনের শিখাগুলো সুউচ্চ থামের মত উপরের দিকে উঠতে থাকবে।

### সূরা আল ত্মাযাত্র শিক্ষা

- ১. यात्रा पूनिয়ाट० ४न-সম্পদের অহংকারে মত্ত হয়ে অন্যদের পেছনে অপবাদ য়ঢ়য় বা অন্যদেরকে তুল্ছ-তাচ্ছিল্য করে সামনে মুখের ওপর অপমান ও লায়্ক্রনাদায়ক কথাবার্তা বলে, তাদের জন্য রয়েছে আল্লাহর পক্ষ থেকে ধ্বংসের সতর্কবাণী।
- ২. यে কোনো উপায়ে হোক না কেন অর্থ-সম্পদকে কৃপণতার মাধ্যমে কৃষ্ণিগত করে রাখা এবং সময়ে সময়ে তা হিসেব করে করে আত্মতৃত্তি লাভ করা হীন মানসিকতার পরিচায়ক। এ ধরনের মানসিকতা পরিত্যাজ্য।
- ৩. আখেরাতে তো বটেই, দুনিয়াতেও এসব সঞ্চিত অর্থ-সম্পদ সঞ্চয়কারীর শান্তির উপকরণ না হয়ে অশান্তির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। সুতরাং অধিক সম্পদ কৃষ্ণিগত করে না রেখে মানুষের উপকার সাধনে নিয়োগ করাই বৃদ্ধিমানের কাজ।
- ৪. আখেরাতের কঠিন আযাবের কথা শ্বরণ করে তা থেকে বাঁচার জন্য নিজেদের সার্বিক শক্তি-সামর্থ আল্পাহ ও তাঁর রাসৃল নির্দেশিত পথে নিয়োজিত করা প্রত্যেক মু'মিনের কর্তব্য। কারণ সেখানে আযাব থেকে রেহাই পাওয়াই চুড়ান্ত সফলতা।



সূরার প্রথম আয়াতের 'আসহাবিল ফীল' বাক্যাংশের 'ফীল' শব্দটিকেই সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

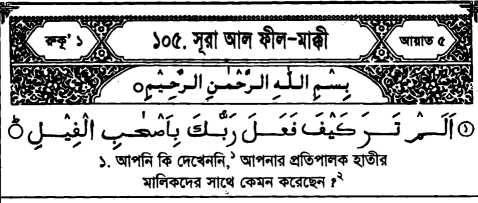
#### নাযিলের সময়কাল

মুফাস্সিরীনে কেরামের সর্বসমত মতে সুরাটি মাক্কী। সুরাটি নাযিলের পটভূমির প্রতি দৃষ্টি দিলেও এটাকে মাক্কী জীবনের প্রথম দিকের সূরা হিসেবে অনুমিত হয়।

#### আলোচ্য বিষয়

আল্লাহ তাআলা 'সূরা ফীল'-এ 'আসহাবে ফীল'-এর কথা সংক্ষিপ্তভাবে ইংগিত করেই সূরাটি শেষ করে দিয়েছেন। ইয়ামনের খৃষ্টান বাদশাহ আবরাহা ৫৭০ মতান্তরে ৫৭১ খৃষ্টাব্দে রাসূলুল্লাহ (স)-এর জন্মের ৫০ দিন পূর্বে ৬০ হাজার সৈন্য ও ১৩টি হাতীরবহর নিয়ে মঞ্জায় কা'বা ঘর ধ্বংস করার জন্য এসেছিল। আল্লাহ তাআলা তাঁর ঘরকে ধ্বংস করার অসৎ উদ্দেশ্যে আগমনকারী বাহিনীকে নির্মূল করে দিয়ে অলৌকিকভাবে তাঁর ঘরের হিফাযত করেছেন। এটা ছিল এমন এক যুগান্তকারী ঘটনা, যা ছিল আরবদের নিকট দীর্ঘদিন পর্যন্ত আলোচনার বিষয়বস্তু। তাই ঘটনার ৪০ বছর পরে রাসূলুল্লাহ (স)-এর নব্ওয়াতের প্রথম দিকেওএ ঘটনা মানুষের মুখে মুখে ছিল। মঞ্জার আবাল-বৃদ্ধবিতা সবাই এ ঘটনা সম্পর্কে ওয়াকিফহাল ছিল। আর এজন্যই আল্লাহ তাআলা সেই যুগান্তকারী ঘটনার দিকে ইংগিত করাকেই যথেষ্ট মনে করেছেন।

আল্লাহ তাআলা এ ঘটনার দিকে ইংগিত করে বুঝাতে চেয়েছেন যে, তোমাদের তো জানা আছে যে, আমি আমার ঘরকে ক্ষমতাদর্পী আবরাহার অসৎ উদ্দেশ্য বাস্তবায়নের প্রচেষ্টা থেকে হিফাযত করেছি। তোমাদের মনে রাখা উচিত যে, মুহাম্মাদ (স) তোমাদেরকে যে দীনের দাওয়াত দিক্ষেন, তোমরা যদি তাঁর বিরুদ্ধে কোনো ষড়যন্ত্র কর, কিংবা তাঁর দাওয়াতকে ব্যর্থ করার অসৎ কোনো প্রচেষ্টা কর, তাহলে হাতীর অধিপতি আবরাহার মত তোমরাও ধ্বংস হয়ে যাবে। আল্লাহ তাঁর রাসূল, তাঁর দীন এবং দীনের আহ্বানকারীদেরকে রক্ষা করবেন। তখন আবরাহার মত তোমাদেরও কোনো কিছুই করার থাকবে না। অপরদিকে আল্পাহ, তাঁর রাসৃল এবং তাঁর দাওয়াতে সাড়াদানকারীদেরও এ বলে আশ্বন্ত করেছেন যে, যখন কা'বাকে রক্ষা করার কেউ ছিল না, তখন যেমন আল্পাহ অলৌকিকভাবে তা হিফাযত করেছেন, সেভাবে তাঁর রাসৃল, তাঁর দীন এবং দীনের অনুসারীদেরকেও হিফাযত করবেন। সুতরাং তোমাদের চিণ্ডিত হওয়ার কোনো কারণই নেই।



﴿ اَكْرُ يَجْعَلْ كَيْلَ هُمْ فِي تَضْلَيْكِلِ أَوْ وَ اَرْسَلَ عِنْ مُمْرِ فِي تَضْلَيْكِلِ أَنْ وَ اَرْسَلِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِي

- ১. আল্লাহ তাআলা 'আলাম তারা' তথা 'আপনি কি দেখেননি' বলে তাঁর রাস্লকে সম্বোধন করলেও মূলত আরববাসীদেরকে বলাটাই মূল উদ্দেশ্য। কুরআন মজীদে অনেক স্থানেই রাস্লকে সম্বোধনের মাধ্যমে অন্যদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। আর 'দেখেননি' শব্দ এজন্য ব্যবহৃত হয়েছে যে, তখনো এমন অনেক লোক মক্কায় জীবিত ছিল, যারা এ আলোড়ন সৃষ্টিকারী ঘটনাটি নিজ চোখে দেখেছেন। কারণ ঘটনাটি ছিল তখন থেকে মাত্র চল্লিশ থেকে পঁয়তাল্লিশ বছর আগের। তাছাড়া ঘটনাটি লোকমুখে এমনভাবে প্রচারিত ছিল যে, শোনাটাও দেখার মত হয়ে গিয়েছিল।
- ২. হাতীর মালিকদের কোনো পরিচয় আল্লাহ তাআলা এখানে এজন্য দেননি, কারণ 'হাতীর মালিক' কারা ছিল এটা সবার জানা ছিল।
- ৩. 'কাইদাহ্ম' অর্থ তাদের ষড়যন্ত্র বা গোপন কৌশল; আবরাহা বাদশাহ কা'বা আক্রমণের কারণ হিসেবে যা প্রকাশ করেছে তা ছিল—আরবরা তাদের গীর্জার অপমান করেছে, সেজন্য তারাও কা'বা ধ্বংস করে দিয়ে তার প্রতিশোধ নেবে; কিন্তু এটা তো গোপন ছিল না। তাহলে আল্লাহ তাআলা 'গোপন ষড়যন্ত্র' বলে কি বুঝাতে চেয়েছেন । এতে বুঝা যায় যে, আবরাহার প্রকাশ্যে ঘোষিত উদ্দেশ্য আসল নয়—আসল উদ্দেশ্য অন্য একটা ছিল। আর তা ছিল আরবদেশ থেকে সিরিয়া পর্যন্ত আরবদের বিশাল ব্যবসার ক্ষেত্র নিজেদের অধিকারে নিয়ে আসা। তারা খোঁড়া একটা অজুহাতে মঞ্চা



-تَرْمْيهُمْ (علی+هـم)-عَلَيْهُمْ -পাখি; ابَابِيْلَ; नगांचि-वांत वंगत । علی+هـم)-عَلَيْهُمْ (علی+هـم)-याता नित्कं करत তाদের ওপর ; مَنْ ; नग्ने-بَحِجُارة ; नग्ने-بَحِجُارة ; नग्ने-के करत তাদের ওপর ; مَنْ -আতপর তিনি তাদেরকৈ করে দেন ; مَنْ عُلَهُمْ (ك+عصف)-کَعَصْف ; ভিদিত ।

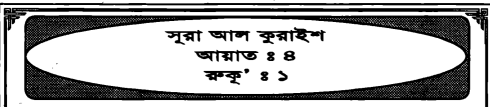
আক্রমণ করে আবরদেরকে হেন্তনেন্ত করে দিয়ে বিশাল ব্যবসা-বাণিজ্যের পথ নিজেদের দখলে নিয়ে আসবে। আর এজন্য আল্পাহ তাআলা তাদের 'ষড়যন্ত্র'কে 'গোপন কৌশল' বলে আখ্যায়িত করেছেন।

- 8. 'তাদলীল' অর্থ লক্ষ্যভ্রম্ভ করে দেয়া। তাদের উদ্দেশ্যকে ব্যর্থ করে দেয়া। আল্পাহ তাআলা আবরাহার মূল উদ্দেশ্যকে ব্যর্থ করে দিয়েছেন।
- ৫. 'আবাবীল' শব্দের অর্থ 'ঝাঁকে ঝাঁকে'। পাখিদের বিভিন্ন বিচ্ছিন্ন দলকে 'আবাবীল' বলা হয়। শব্দটি বহুবচন। একবচনে 'ইবালাতুন'। পাখিওলো এসেছিল লোহিত সাগরের দিক থেকে। তবে এ ধরনের পাখি সেসব অঞ্চলে এ ঘটনার পূর্বে বা পরে আর দেখা যায়নি। আসলে এটা আল্লাহর সাহায্যের বাস্তব রূপ।
- ৬. 'হিজারাতুন' অর্থ পাথর কণা। আর 'সিজ্জীল' অর্থ কাদামাটি পুড়িয়ে বানানো। অর্থাৎ আবরাহার বাহিনীর ওপর পাখিরা যে পাথর কণা নিক্ষেপ করেছিল সেগুলোছিল কাদামাটি দিয়ে বানিয়ে পোড়ানো ছোট ছোট কণা। বর্ণিত আছে যে, প্রত্যেকটি পাখির নিকট তিনটি করে কণা ছিল। একটি ঠোঁটে আর অপর দূটি দূই পাঞ্জায়। পাথরগুলো যার যেখানে পড়তো, বিপরীত দিক থেকে তা বের হয়ে যেতো। নাওফাল ইবনে মুয়াবিয়া বলেন—আবরাহা-বাহিনীর উপর নিক্ষিপ্ত পাথরগুলো আমি দেখেছি; সেগুলো ছিল কিছুটা কাল ও লাল রঙের এবং আকার ছিল মটরের দানার মত। কারো মতে ছাগলের লেদীর মত। তবে বিভিন্ন মতামতের ওপর ভিত্তি করে বলা যায় যে, পাথরগুলোর রং ও আকার একই রকম ছিল না।
- ৭. 'আসফিম মা'কূল' অর্থ ভক্ষিত বা চর্বিত ভূষি। পশুর ভক্ষিত বা চাবানো ভূষি যেমন কিছু গলে যায় আবার কিছু আধা-চিবানো অবস্থায় থাকে, আবরাহা-বাহিনীকেও আল্লাহ তাআলা সেরূপ করে দিয়েছিলেন।

### স্রা আল ফীলের শিক্ষা

- ১. देख्मी, शृष्टीन এবং অन्যान्य मकन भूगतिकी गिक भूमनभानएनत ित्रगळः। कथरना जाता क्षकारग्य कारना এकटा खड्ड्याण थाष्म करत गळ्या छन्न करतः; किंख्रु शांभरन जाएनत উप्लिग्य थारक चन्यां। जावात कथरना वङ्गारज्ञत जान करत गळ्या करतः। जादे जाङ्गार ७ जात तामूलत निर्मिग दिना— जाएनतरक कथरना वङ्ग शिस्मर्य धर्म कता यार्य ना।
- ২. ইছদী, খৃষ্টান, মুশরিক ও কৃষ্ণরী শক্তি ইসলাম ও মুসলমানদের ব্যাপারে একই নীতিতে বিশ্বাসী। এটা রাস্পুল্লাহ (স)-এর সময়ে যেমন ছিল, বর্তমানেও এর কোনো হেরফের হয়নি এবং ভবিষ্যতে এর কোনো ব্যতিক্রম হবে না।
- ৩. বাতিল শক্তি যতই শক্তিধর কূটনীতিতে পারদর্শী হোক না কেন, তাদের কূটকৌশল ও শক্তি অবশেষে ব্যর্থ হতে বাধ্য। কেননা ইসলাম ও মুসলমানদের সাথে আল্লাহ আছেন। তবে শর্ত হলো মুসলমানদেরকে সঠিক অর্থে মুসলমান হতে হবে।
- ৪. কা'বা আল্লাহর ঘর ; কিন্তু তার সেবায়েতরা এবং তার ভক্তরা ছিল মৃতীপূজক মুশরিক ; এতদসত্ত্বেও আল্লাহ তাঁর ঘর অলৌকিকভাবে রক্ষা করেছেন এবং যালিমদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছেন। তদ্ধেপ মুসলমানরা যদি আল্লাহর দীন ও আল্লাহর কিতাবের হিফাযতের দায়িত্বে গাফলতি দেখায়, তাহলেও আল্লাহ তাঁর দীন ও কিতাবের হিফাযত করবেন ; কিন্তু তখন মুসলমানরাই আল্লাহর রহমত থেকে মাহরূম হয়ে যাবে। অতএব এ ব্যাপারে মুসলমানদেরকে সচেতনতার সাথে এগিয়ে আসতে হবে।

П



সুরার প্রথম আয়াতের 'কুরাইশ' শব্দ ঘারাই এর নামকরণ করা হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে, স্রাটি মাক্কী স্রার ৩ আয়াত—"স্তরাং তারা ইবাদাত করুক এ ঘরের প্রতিপালকের"—দারাও স্রাটি মাক্কী হওয়ার প্রমাণ পাওয়া যায়। কারণ স্রাটি মাদানী হলে কা'বা ঘর সম্পর্কে বলতে গিয়ে 'এ ঘরের' (الْبَيْتُ) বলাটা উপযোগী হয় না। স্রাটি মাদানী হলে কা'বাঘর যেহেতু মদীনা থেকে অনেক দ্রে অবস্থিত, তাই ইংগিতবাচক বিশেষ্য 'হায়া' না বলে 'য়ালিকা' বলাই যথার্থ ছিল। যেহেতু 'হায়া' দারা নিকটে অবস্থিত জিনিস বুঝায়, তাই স্রাটি মাক্কী হলেই 'হায়া' তথা 'এই' বলাটা যথার্থ হয়। স্তরাং স্রাটিকে 'মাক্কী' বলেই অধিকাংশ তাফসীরবিদ মত পেশ করেছেন।

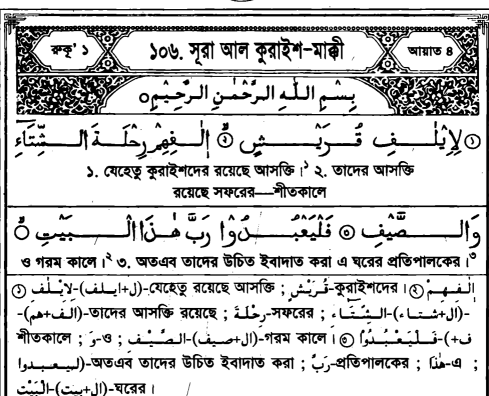
#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার মূল আলোচ্য বিষয় হলো কুরাইশ কাফেরদেরকে মূর্তীপূজা পরিত্যাগ করে কা'বার প্রতিপালক আল্লাহর ইবাদাতের দিকে আহ্বান জানানো।

রাস্পুল্লাহ (স)-এর আগমনের অনেক আগে থেকেই মক্কার কুরাইশ সম্প্রদায় মূর্তীপূজার মত জঘন্য মূর্থতায় নিমজ্জিত ছিল। স্বয়ং কা'বা ঘরেই তারা ৩৬০টি দেব-দেবীর মূর্তী স্থাপন করেছিল। তাছাড়া তারা বিভিন্ন প্রকার সামাজিক কুসংক্ষারেও লিপ্ত হয়ে পড়েছিল। কুরাইশরা দেব-দেবীর মূর্তীকে 'আল্লাহ' বলতো না—তা মনেও করতো না ; তবে তারা যা বলতো, তাহলো—'এসব দেব-দেবীর মূর্তী পূজা দ্বারা তাদের দয়া-অনুগ্রহই আমরা পেতে চাই, যাতে করে এরা আল্লাহর দরবারে আমাদের জন্য সুপারিশ করে।'এ আশায় তারা এদের নিকট প্রয়োজন পূরণ তথা অভাব-অভিযোগ পূরণ করার প্রার্থনা জানাতো। অথচ সমগ্র আরবদের মধ্যেই কুরাইশদের বংশীয় আভিজাত্য, সমান-মর্যাদা, প্রভাব-প্রতিপত্তি ও যশ-সুনাম সর্বজন স্বীকৃত ছিল। এর একমাত্র কারণ ছিল—তারা আল্লাহর ঘর কা'বার সেবায়েত ও পৃষ্ঠপোষক। এ কা'বার বদৌলতেই তারা আবরাহার হাতী-বাহিনীর আক্রমণ থেকে রেহাই পেয়েছিল। তাই আল্লাহ তাআলা তাদের প্রতি তাঁর বহুবিধ বদান্যতা ও অনুগ্রহের কথা স্বরণ করিয়ে দিয়ে এরশাদ করেছেন যে—হে কুরাইশরা। তোমরা শীতকালীন ও গ্রীম্বকালীন ব্যবসায়িক সফরে অভ্যন্ত হয়ে পড়েছ। তোমরা দেশ থেকে দেশান্তরে নিরাপদে ও সন্মানের সাথে ব্যবসায়িক সফরে

যাতায়াত করতে পারছো। এটা আল্লাহর ঘরের খিদমত ও সেবা করারই ফলশ্রুত বি সৃতরাং তোমাদের উচিত এসব দেবদেবীর পূজা-উপাসনা বাদ দিয়ে একমাত্র এ ঘরের প্রতিপালকের ইবাদাত করা। তোমাদের সকল অভাব-অভিযোগ ও প্রয়োজন পূরণের জন্য একমাত্র তাঁর নিকটই প্রার্থনা জানানো। তিনিই তোমাদেরকে ক্ষুধায় আহার ও বিপদে-আপদে নিরাপত্তা দিয়েছেন। তোমরা যেখানেই যাও সেখানে আল্লাহর ঘরের খাদেম হিসেবে সম্মান-মর্যাদা পাও। এমনকি আরবের চোর-ডাকাতরাও তোমাদের ধন-সম্পদ পূঠতরায করে না, তোমাদের ওপর হামলা করে না। তোমাদের প্রতি আল্লাহর এসব দরা-অনুগ্রহ তোমরা কিভাবে ভূলে যেতে পার। অতএব তোমাদের উচিত—এসব দেব-দেবীর পূজা ছেড়ে এ ঘরের প্রতিপালকের ইবাদাত করা, নচেত তোমাদের নিকট থেকে এ নিরামত তিনি কেড়ে নিয়ে গেলে তোমরা পদে পদে অপমানিত ও লাঞ্জিত হতে থাকবে।

П



- ১. 'লি-ঈলাফ'-এর মধ্যে প্রথম 'লাম' অক্ষরটি বিশ্বয় প্রকাশের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। আর 'ঈলাফ' অর্থ আসক্তি, অভ্যন্ততা ইত্যাদি। সূতরাং এর অর্থ দাঁড়ায়—কুরাইশদের আচরণ বিশ্বয়কর, তাদের শীত-গ্রীশ্বের সফরের আসক্তি-চাহিদা পূরণ আল্লাহ সহজ্ব করে দিয়েছেন, তারপর তারা আল্লাহর ইবাদাত ছেড়ে মূর্তীপূজায় লিপ্ত।
- ২. অর্থাৎ শীতকালে তারা গ্রীষ প্রধান অঞ্চল দক্ষিণ আরবের দিকে ব্যবসায়িক সফর্ করতো এবং গ্রীষ্মকালে শীতপ্রধান দেশ সিরিয়া ও ফিলিস্তীনের দিকে ব্যবসায়িক সফর করতো।
- ৩. অর্থাৎ তাদের উচিত এ ঘরের মালিকের ইবাদাত করা। কারণ এ ঘরের সেক্ক হওয়ার কারণেই তারা সর্বত্র মর্যাদা পেয়ে আসছে। তাদের ব্যবসায়িক সফরগুলো নিরাপদে সমাধা হচ্ছে। নচেত এ ঘরের সেবক হওয়ার পূর্বে তো আরবের এখানে সেখানে অন্যান্য গোত্রের মত বিক্ষিপ্ত ও মর্যাদাহীন অবস্থায় ছিল। অতএব যে ঘরের অসীলায় তাদের জীবন স্বচ্ছন্দ সেই ঘরের মালিকের ইবাদাতই তো তাদের করা উচিত।

উল্লেখ্য, কা'বা ঘরে যে ৩৬০টি প্রতিমা ছিল, সেগুলোকে তারা এ ঘরের মালিক মনে করতো না ; কেননা আবরাহা যখন ঘরটি ধ্বংস করতে ছুটে এলো, তখন তাদের মূর্তীগুলোর কথা একবারও মনে হয়নি যে, এগুলোর কা'বা রক্ষা করার মত কোনো শক্তি আছে ; বরং

# اللَّهِ مَنْ خُونِ وَ الْمُنْ مِنْ خُونِ اللَّهُ مِنْ خُونِ اللَّهِ مِنْ خُونِ اللَّهِ مِنْ خُونِ اللَّهِ مِنْ

8. যিনি তাদেরকে দিয়েছেন ক্ষুধায় আহার<sup>8</sup> এবং দিয়েছেন তাদেরকে নিরাপত্তা ভয়-ভীতি থেকে।<sup>৫</sup>

ত (اطعم+هم)-اَطْعَمَهُمْ; -যিনি ; الَّذِي (اطعم+هم)-اَطْعَمَهُمْ (الَّذِي विने-الَّذِي (اطعم+هم)-اَطْعَمَهُمْ - مَنِنْ : নিরাপত্তা দিয়েছেন তাদেরকে (امن+هم)-اَمَنَهُمْ : অবং وَوْف ; निরাপত্তা দিয়েছেন তাদেরকে - مَنِنْ : থেকে - خَوْف : ভয়-ভীতি।

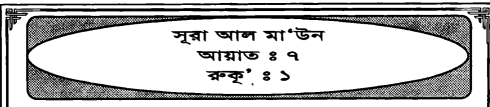
ঘরের আসল মালিক আল্লাহর কথাই তাদের মনে হয়েছে এবং তারা তাঁর নিকটই কা'বাকে হিফাযত করার প্রার্থনা জানিয়েছে।

- 8. হ্যরত ইবরাহীম (আ) কা'বা পুনর্গঠন করে যে দোয়া করেছিলেন তা অক্ষরে অক্ষরে পূর্ণ হয়েছে। কা'বার আশেপাশে যাদের বসতি রয়েছে তাদের পানাহারের কোনো ঘাটতি ইতিপূর্বেও হয়নি বর্তমানেও হচ্ছে না। আর আশা করা যায় আল্লাহ চান তো ভবিষ্যতেও হবে না। কা'বার পাশে বসতি স্থাপনের পূর্বে কুরাইশদের অবস্থা ভাল ছিল না। তারা অন্যসব গোত্রের মত আরবদের বিভিন্ন এলাকায় ছড়িয়ে-ছিটিয়ে ছিল। কা'বার খাদেম হওয়ার পরেই তাদের অবস্থার পরিবর্তন ঘটে। তাদের পানাহারের অভাব দূর হয়ে যায়। আল্লাহ তাআলা এখানে সেদিকেই ইংগিত করেছেন। হ্যরত ইবরাহীম (আ)-এর দোয়াটি ছিল—"হে আল্লাহ তোমার মর্যাদাশালী ঘরের নিকটে খাদ্য-পানীয় বিহীন একটি উপত্যকায় আমার সন্তানদের একটি অংশের বসতি স্থাপন করে দিয়েছি, যাতে তারা নামায কায়েম করতে পারে; অতএব আপনি মানুষের মনকে তাদের প্রতি অনুরাগী করে দিন, তাদের খাবার জন্য ফলমূল দান করণন।"—সূরা ইবরাহীম ঃ ৩৭
- ৫. অর্থাৎ আরবের সর্বত্র যেখানে নিরাপত্তাহীনতা বিরাজমান সারাদেশে এমন এলাকা নেই যেখানে লোকেরা নিশ্চিন্তে রাতে ঘুমাতে পারে; সবাই যেখানে সবসময় আশংকায় থাকে যে, কখন কোন্ মুহূর্তে তাদের ওপর দস্যুদলের হামলা এসে পড়ে; নিজের গোত্রের এলাকা ছাড়া অন্যত্র একাকী যেতে যেখানে কেউ সাহস করে না; কোনো ব্যবসায়িক কাফেলা নিরাপদে ফিরে আসবে এমন নিশ্চয়তা যেখানে একেবারেই কম, সেখানে কা'বার খাদেম হারাম শরীফের এলাকার লোক হওয়ার কারণে ক্রাইশদের নিরাপত্তা ছিল নিশ্চিত। তাদের ব্যবসায়িক কফেলাগুলো নিরাপদ বাণিজ্যের সুবিধা লাভ করতো; তাদের উপর দস্যু-ভাকাত জেনেওনে হামলা করতো না। আর কোনো দস্যুদল অজান্তে তাদের ওপর হামলা করতে আসলেও 'আমি বা আমরা হারাম শরীফের লোক' বলা মাত্রই দস্যুদের হাত সেখানেই থেমে যেত। এরপ ছিল কুরাইশদের ভয়-ভীতি থেকে নিরাপত্তা। আর আল্লাহ তাআলা এ সুরার শেষ আয়াতাংশে সে দিকেই ইংগিত করেছেন।

### সুরা আল কুরাইশের শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তাআলা কুরাইশদেরকে একমাত্র আল্লাহর ঘর কা'বার অসীলায় আরবদেশ এবং দেশের বাইরেও সম্মানিত ও মর্যাদাবান করেছেন। কারণ সম্মান ও মর্যাদা দানের মালিক একমাত্র আল্লাহ তাআলা— যারা তাঁর ঘরের ওধুমাত্র তত্ত্বাবধানকারী ও পৃষ্ঠপোষক, আল্লাহ তাদেরকে মুশরিক হওয়া সত্ত্বেও সম্মানের অধিকারী করেছেন এবং অর্থনৈতিক স্বাচ্ছন দিয়েছেন। অতএব যারা আল্লাহর ওপর ঈমান এনে তাঁর দীনের প্রতিষ্ঠাকল্পে নিষ্ঠার সাথে চেষ্টা-প্রচেষ্টা চালিয়ে যাবে, আল্লাহ তাদের অবশ্যই সম্মান-মর্যাদা ও অর্থনৈতিক সচ্ছলতা দান করবেন।
- ২. মানুষের উপর আল্লাহর অগণিত-অসংখ্য নিয়ামত প্রতিনিয়ত বর্ষিত হচ্ছে, যার শুকরিয়া আদায় করা মানুষের সাধ্যাতীত। অতএব মানুষ আল্লাহর ইবাদাত ছাড়া অন্য কোনো শক্তির পূজা-অর্চনা করতে পারে না। এরূপ করা চরম অকৃতজ্ঞতা।
- ৩. দুনিয়াতে মানুষের সংখ্যা ক্রমান্বয়ে যতই বাড়ছে, এ ক্রমবর্ধমান মানুষের পানাহারের ব্যবস্থা তো তিনিই করছেন; মানুষ তো খাদ্যের একটি কণাও তৈরি করতে সক্ষম নয়। সুতরাং ইবাদাত বা দাসত্ব একমাত্র তাঁরই করা মানুষের জন্য অবশ্য কর্তব্য।
- সকল বিপদ-আপদ, ভয়-ভীতি, রোগ-জরা ও দুঃখ-দারিদ্রে মানুষের শেষ আশ্রয়য়ুল আল্লাহর
  দরবার। সুতরাং মানুষ তাঁর ইবাদাত ছাড়া অন্য কোনো শক্তির দাসত্ত্ব করতেই পারে না।
- ৫. মানুষের জীবন আল্লাহর রহমতের অনুপম দান তাই প্রত্যেকের উচিত তার নিজের ওপর আল্লাহর যেসব নিয়ামত বা অনুগ্রহ রয়েছে সেগুলো সদা-সর্বদা স্বরণে রাখা। তাহলে আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের আনুগত্য করার পথ সহজ ও সাবলীল হবে।

П



সূরার সর্বশেষ শব্দ 'আল মা'উন' শব্দটি এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। এর অর্থ নিজ প্রয়োজনীয় গৃহস্থালী ছোট ছোট দ্রব্যসামগ্রী।

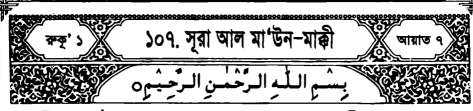
#### নাযিলের সময়কাল

এ সূরাটিও মাক্কী বা মাদানী হওয়ার ব্যাপারে মতপার্থক্য রয়েছে। তবে সূরার আলোচনায় এমন সাক্ষ বিদ্যমান রয়েছে যার দ্বারা এটা মাদানী হওয়ার প্রমাণ পাওয়া যায়। যেমন সূরায় নামাযের প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শনকারী নামাযী এবং লোক দেখানো নামায আদায়কারীদের সম্পর্কে কঠোর অভিসম্পাত-বাণী উচ্চারিত হয়েছে; এর দ্বারা মুনাফিকদের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। আর মুনাফিকদের আবির্ভাব মদীনাতেই হয়েছিল। সূতরাং সূরাটি মাদানী হওয়ার সম্ভাবনাই স্বাধিক।

#### আব্লোচ্য বিষয়

পরকালে অবিশ্বাসী লোকদের নীতি ও চরিত্র আল্লাহ তাআলা এ সূরায় তুলে ধরেছেন। এসব লোকের চরিত্রের প্রথম বৈশিষ্ট্য হলো এরা ইয়াতীম-অসহায়দের তাদের অধিকার থেকে বঞ্চিত করে। এরা ইয়াতীমদেরকে তাদের ধন-সম্পদ ও বিষয়-সম্পত্তি থেকে বেদখল করে তাগ্রাস করে। ইয়াতীমরা তাদের অধিকার দাবী করলে তাদের গলা ধাক্কা দিয়ে বের করে দেয়। এদের চরিত্রের দ্বিতীয় বৈশিষ্ট্য হলো এরা কখনো দরিদ্র-মিসকীনদেরকে খাদ্য-পানীয় কিছুই দেয় না। আর অন্যদেরকেও এ ব্যাপারে উৎসাহিত করে না। এসব লোকের তৃতীয় চরিত্র-বৈশিষ্ট্য হলো এরা নামাযের ব্যাপারে গাফিল; তবে মুসলিম সমাজের সুযোগ লাভের জন্য নামাযী সেজে জামায়াতে হাযির হতেও তাদেরকে দেখা যায়। এভাবে তারা প্রমাণ করতে ব্যর্থ চেষ্টা করে। আসলে এরা নামাযের গুরুত্ব উপলব্ধি করে নামায আদায় করে না; বরং নামাযের প্রতি তাদের অবজ্ঞা-উদাসীনতা প্রকাশ পায়। আল্লাহ তাআলা এমন নামাযীদের প্রতি অভিসম্পাত ঘোষণা করেছেন। কারণ তারা লোকদেখানো কাজ করে।

এসব লোকের অপর প্রধান একটি চরিত্র বৈশিষ্ট্য হলো এরা নিত্য প্রয়োজনীয় ছোট ছোট গৃহস্থালীর সরঞ্জাম ; যেমন দা, খন্তা, কোদাল ইত্যাদি প্রতিবেশীদেরকে ব্যবহার করতে দেয় না।



٥ أَرَءَيْ ــــ وَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالرِّيْ ـــي أَ فَلْ لِكَ الَّذِي

১. আপনি কি তাকে দেখেছেন, ব্য মিথ্যা মনে করে<sup>২</sup> কর্মফলের দিনকে ?° ২. সেতো এমন লোক, ব্য

ُ وَلَا يَحُفَّى عَلَى طَعَلَا الْمِسْكِيْنِ  $\tilde{0}$  وَكَا يَحُفُّى عَلَى طَعَلَا اللهِ وَهُ الْمُعَلَّا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

- ১. 'আপনি কি দেখেছেন' দ্বারা বাহ্যত রাস্পুলাহ (স)-কে সম্বোধন করা হলেও, মূলত প্রত্যেক জ্ঞান-বৃদ্ধি ও বিবেক সম্পন্ন লোককে সম্বোধন করা হয়েছে। আর এখানে 'দেখা' দ্বারা চোখে দেখা ছাড়াও কোনো কিছু অনুধাবন করা, জানা, বুঝা এবং চিন্তা করাও এর মধ্যে শামিল রয়েছে। আসলে এগুলোই প্রকৃত দেখা—বাহ্যিক চোখ দিয়ে দেখা প্রকৃত দেখা নয়। অতএব, উক্ত সম্বোধনের অর্থ হবে—আপনি কি জানেন, অথবা আপনি কি চিন্তা করে দেখেছেন সে লোক সম্পর্কে, যে কর্মফল দিবস বা আখেরাতকে মিথ্যা মনে করে ?
- ২. 'আদ-দীন' দ্বারা দীন ইসলাম এবং আখেরাতের কর্মফল দিন উভয়কে বুঝায়। এখানেও উভয় অর্থের অবকাশ আছে। 'দীন' দ্বারা প্রথম অর্থ নিলে সূরার মূল বক্তব্য হবে—দীন ইসলাম তথা ইসলামী জীবন বিধান অস্থীকারকারীর চরিত্র এমনই হয়ে থাকে, তবে ইসলামী জীবন বিধান যারা মেনে চলে তাদের চরিত্র এর বিপরীত হয়ে থাকে।

আর 'দীন' দ্বারা দ্বিতীয় অর্থ নিলে, সূরার মূল বক্তব্য হবে—আখেরাতের কর্মফল দিনকে যারা মিথ্যা ভেবে অস্বীকার করে তাদের চরিত্র এরূপ মন্দই হয়ে থাকে।

৩. আখেরাতে অবিশ্বাসী বা আখেরাতকে মিথ্যা সাব্যস্তকারী লোকদের চরিত্র ও কর্ম সম্পর্কে শ্রোতাকে জানানোই এর উদ্দেশ্য। সেই সাথে কেমন ধরনের লোক আখেরাতকে

# اللهُ وَرَسَلُ لِسَلْمُ صَلِّيْ فَ الَّذِيثَ اللهِ عَنْ مَسَلَا تِمِرُ اللهِ عَنْ مَسَلَا تِمِرُ

৪. অতএব দুর্ভোগ সেসব নামাযীদের জন্য ;<sup>৮</sup>
 ৫. যারা তাদের নিজেদের নামায সম্পর্কে

(نَا - ويل) - فَوَيْلُ (نَا - ويل) - অতএব দুর্ভোগ ; لَلْمُصَلِّيْنَ : সম্পর্কে নামাযীদের জন্য ।(نَا - ويل) - مَا الَّذِيْنَ । যারা ; مُمْ - তাদের ; صَلاَتِهِمْ ; সম্পর্কে ; صلاة + هم) - صَلاَتِهِمْ ; নামায ;

মিথ্যা মনে করে তা জানার জন্য শ্রোতার মনে আগ্রহ সৃষ্টি করাও এর লক্ষ। এতে করে শ্রোতার অন্তরে আখেরাতে বিশ্বাসের গুরুত্ব দৃঢ়তা লাভ করবে।

- 8. অর্থাৎ সে তো এমন ব্যক্তি, যে আখেরাতকে অবিশ্বাস করার কারণে তার চরিত্র ও কর্ম এরূপ, ......। অন্য কথায় এরূপ চরিত্রের লোকেরাই আখেরাতে অবিশ্বাস করে।
- ৫. অর্থাৎ আখেরাতে অবিশ্বাসী লোকগুলোর চরিত্রের একটি বৈশিষ্ট্য হলো তারা ইয়াতীম-অসহায়দের ধন-সম্পদ মেরে দেয়ার সুযোগে থাকে। তারা যদি কোন ইয়াতীম-এর অভিভাবক হয় এবং তাদের দায়িত্বে যদি ইয়াতীমের সম্পদ দেখান্তনার ভার থাকে, তা হলে তারা বিভিন্ন ফন্দি-ফিকির করে সেই ইয়াতীমের সম্পদ গ্রাস করে নেয়। কোনো ইয়াতীম যদি এসব লোকের কাছে তার সম্পদ চাইতে আসে, তাহলে এরা তাকে ধাক্কা দিয়ে বের করে দেয়। অথবা কোনো ইয়াতীম যদি এদের কাছে সাহায্য চাইতে আসে তাহলে এরা তাকে ধাক্কা দিয়ে বের করে দেয়। এদের ঘরে যদি কোনো ইয়াতীম থাকে তাহলে এরা তাকে ধাক্কা দিয়ে বের করে দেয়। এদের ঘরে যদি কোনো ইয়াতীম থাকে তাহলে এরা তার ওপর যুলুম-নির্যাতন করে। এসব কাজে তাদের মনে কোনো অনুভূতি জাগ্রত হয় না। কেননা আখেরাতে অবিশ্বাসী হওয়ার কারণে এগুলো তাদের অভ্যাসে পরিণত হয়েছে।
- ৬. অর্থাৎ সে নিজে কোনো মিসকীনকে কখনো কোনো খাবার দেয় না ; আর অন্যদেরকেও একাজে কোনো প্রকার উৎসাহ দেয় না। এর কারণ সে তো বিশ্বাসই করে না যে, এসব কাজে কোনো পুণ্য হবে এবং তা আখেরাতে কোনো উপকারে আসবে। সূতরাং এসব কাজে অনর্থক কেন সে নিজের অর্থ ও সময়ের অপচয় করবে।
- ৭. অর্থাৎ মিসকীনের খাদ্য বা অধিকার থেকে তাদেরকে এসব লোক বঞ্চিত করে। এরা নিজেরা ফকীর-মিসকীনকে কিছু দেয় না, নিজের পরিবারের লোকদেরকেও এ পথে ব্যয় করতে বলে না ; আর পরিবারের বাইরে কোনো লোককে ফকীর মিসকীনকে দান-খয়রাত করার কথা বলে উৎসাহ দেয় না ; বরং এসব লোক দান-খয়রাত করতে লোকদেরকে নিরুৎসাহিত করে। আসলে দান-খয়রাত করলে তো দুনিয়াতে এর বিনিময় পাওয়া যাবে না, এর বিনিময় তো আল্লাহ তাআলা আখেরাতে দেবেন। সূতরাং যারা আখেরাতে বিশ্বাসী নয়, তারা দানখয়রাত করতে যাবে কোন্ কারণে।

### 

উদাসীন ;³ ৬. যারা লোক দেখানোর জন্য (আদায়) করে³° (নামায ইত্যাদি) ; ৭. এবং সাংসারিক প্রয়োজনীয় ছোট-খাটো জিনিস³³ (লোকদের) দেয়া থেকে বিরত থাকে।

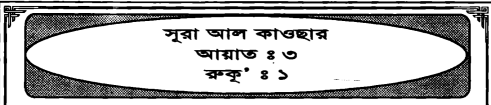
قَمْ ; আরা وَيُرَا يُوْنَ ; লোক দেখানোর জন্য وَاللهُ وَاللّهُ وَال

- ৮. অর্থাৎ আবার এমন কিছু লোকও আছে যারা নিজেদেরকে আখেরাতে বিশ্বাসী বা মুসলমান বলে পরিচয় দেয়, এরা মুসলমানদের সাথে নামাযও আদায় করে। আসলে এরাও আখেরাতকে বিশ্বাস করে না। এরা হলো মুনাফিক। এরা প্রকৃতপক্ষে নামাযী নয়; বরং এরা সুযোগ-সুবিধা লাভের আশায় নামায আদায়কারী দলের মধ্যে শামিল হতে চায়। এসব লোকের জন্য দুর্ভোগ বা ধ্বংস। এদের আরো কিছু চারিত্রিক পরিচয় সামনে বলা হয়েছে।
- ৯. এখানে বলা হয়েছে যে 'তারা নিজেদের নামায সম্পর্কে উদাসীন'। অর্থাৎ নামায পড়ার প্রতি অন্তরে আগ্রহবোধ না থাকার কারণে নামায পড়তে ভূলে যায়। এখানে 'নামাযের মধ্যে ভূল করে' একথা বলা হয়নি। নামাযে ভূল হওয়া কোনো প্রকার দোষের ব্যাপার নয়; আর সেজন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে কোনো অভিসম্পাত বা ধমকও নেই। এখানে ধমক রয়েছে সেইসব লোকদের জন্য, যারা নামাযের প্রতি কোনোই গুরুত্ব দেয় না। কখনো তারা নামায পড়ে, আবার কখনো পড়ে না। আবার পড়লেও সময় পার করে উঠে দু' চার ঠোকর মারে। নামাযের মধ্যে কোনো প্রকার শান্ত-সমাহিত ভাব তাদের থাকে না। রুক্'-সিজদা, দাঁড়ানো কোনটাই যথাযথভাবে আদায় হয় না। নামাযরত অবস্থার্য় অন্য কিছু নিয়ে খেলা করে। অর্থাৎ আল্লাহর শ্বরণ সম্পর্কে তাদের কোনো অনুভূতিই থাকে না। এসব লোকদের জন্যই অত্র আয়াতে ধমক রয়েছে।
- ১০. অর্থাৎ এরা লোক দেখানো কাজ করে। নিজের আসল উদ্দেশ্যটি গোপন রেখে কল্পিত মহৎ ও ভাল যে উদ্দ্যেশ্যটি এরা প্রকাশ করে তা কিন্তু তার আসল উদ্দেশ্য নয়। মুনাফিকরাই এ ধরনের চরিত্রের লোক। মুনাফিকরা কুফরী ও বে-ঈমানীকে মনে গোপন রেখে প্রচার করে বেড়ায় যে আমিও মুসলমান, আমিও নামায পড়ি। এসব লোক মানুষের সামনে নামায পড়ে, কিন্তু একাকী নির্জনে থাকলে নামায পড়ে না। আসলে এরা আল্লাহকে খুব কমই শ্বরণ করে।
- ১১. 'আল মাউন' শব্দের আসল অর্থ হলো—নিত্যপ্রয়োজনীয় ছোট-খাটো ঘর-গৃহস্থালীর দ্রব্য-সমগ্রী ; যেমন–দা, খন্তা, কোদাল, কুড়াল, কান্তে ইত্যাদি। তবে যাকাতকেও 'মাউন'-এর মধ্যে শামিল করা যায়, কেননা তা-ও অনেক সম্পদের ক্ষুদ্র অংশ এবং যাকাত দানের প্রয়োজনীয়তাও অপরিসীম। সারকথা আল্লাহ তাআলা 'মাউন' শব্দু

্ব্যিবহার করে এটাই বুঝাতে চেয়েছেন যে, পরকাল অবিশ্বাসী লোকদের চরিত্র ও দৃষ্টিভঙ্গি যে এমন নীচ হতে পারে এবং তারা এমন আত্ম-স্বার্থপর হতে পারে যে, অপরের জন্য সাধারণ একটু কষ্ট স্বীকার ও এতটুকু স্বার্থ ত্যাগ করতেও তারা প্রস্তুত হয় না।

### স্রা আল মা'উনের শিক্ষা

- ১. মানুষের মধ্যে শিরক, নিফাক ও কুফরীর মূল কারণ আখেরাত তথা পরকাল অবিশ্বাস। সূতরাং আখেরাতের ওপর বিশ্বাসকে দৃঢ় করার মাধ্যমেই উল্লিখিত পথভ্রষ্টতা থেকে আত্মরক্ষা করতে হবে।
- ২. ইয়াতীম-অনাথদের অধিকার প্রদান এবং তাদের প্রতি সাহায্য-সহানুভূতি প্রদান করার প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করা কোনো মু'মিনের বৈশিষ্ট্য হতে পারে না। সুতরাং আমাদেরকে ইয়াতীমের হক তথা অধিকারের প্রতি সচেতন থাকতে হবে।
- ৩. অসহায় গরীব-মিসকীনদের প্রতি নিজ নিজ সামর্থ অনুযায়ী সাহায্যের হাত বাড়িয়ে দিতে হবে এবং অন্য ভাইদেরকেও এতে উৎসাহিত করতে হবে। এদের প্রতি কখনো কঠোর আচরণ করা যাবে না। তাদেরকে সাহায্য করার সামর্থ না থাকলে মোলায়েম ভাষায় তা প্রকাশ করতে হবে।
- ৪. নামাযে অমনোযোগিতা, আলস্যভরে একদিকে বাঁকা হয়ে নামায়ে দাঁড়ানো, য়য়ৄৢ '-সিজদা
  যথাযথভাবে না করা, নামায়ের মধ্যে অন্যমনয়তা প্রকাশ পায় এমন অবস্থা সৃষ্টি করা ইত্যাদি
  নিফাকী বৈশিষ্ট্য থেকে য়ৢ 'মিনদেরকে অবশ্যই বেঁচে থাকতে হবে।
- ৫. সেসব মুনাফিকদের প্রতি ধ্বংস—যারা কোনো সুযোগ-সুবিধা পাওয়ার জন্য নিজেদেরকে নামাযীদের মধ্যে শামিল করতে চায়; কিন্তু তারা আখেরাতে বিশ্বাসী নয়। এরা একাকী থাকলে নামায আদায় করে না। লোক সমাগমের স্থানে গেলে লোক দেখানো নামায পড়ে—এদের সকল কাজে লোক দেখানোর মনোভাব প্রবল থাকে। সুতরাং এ ধরনের নিফাকী চারিত্রিক দোষ থেকে মু মিনদের নিজেদেরকে রক্ষা করতে সচেষ্ট হবে এবং আল্লাহর নিকট সাহায্য চাইতে হবে—আল্লাহ যেন উল্লিখিত মন্দ চারিত্রিক অভ্যাস ও কাজ থেকে আমাদেরকে নিরাপদ রাখেন।
- ৬. ঘর-গৃহস্থালীতে নিত্য প্রয়োজনীয় ছোট-খাটো সরঞ্জাম বা অন্যান্য স্বন্ধ মৃল্যের দ্রব্যসামগ্রী ইত্যাদি নিজেদের নিকট প্রতিবেশী—আত্মীয় প্রতিবেশী হোক বা অনাত্মীয় প্রতিবেশী—তাদের প্রয়োজনে চাইলে তাদেরকে না দেয়া নিফাকী চরিত্র। এসব জিনিসের মধ্যে রয়েছে—দা, খস্তা, কোদাল, কূড়াল, কাস্তে বা দু' চারটা তারকাঁটা, হাতুড়ি, বাটাল, ছুরি, কাঁচি ইত্যাদি। অন্যান্য দ্রব্য সামগ্রীর মধ্যে রয়েছে যেমন—একটু তেল, লবণ, মরিচ, হলুদ, ধনিয়া পাতা, কাঁচা মরিচ বা এ জাতীয় ছোটখাটো সামগ্রী। একজন মু'মিনকে অবশ্যই এসব সরঞ্জাম-সামগ্রী লোকদেরকে দেয়ার মানসিকতা এবং সাধ্যমত চেষ্টা করতে হবে।



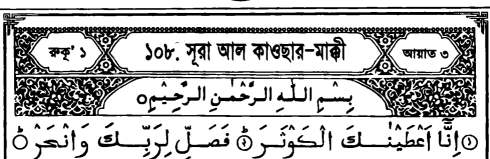
সূরার প্রথম বাক্যের 'আল কাওছার' শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে স্রাটি মাক্কী জীবনের প্রাথমিক যুগে রাস্ণুল্লাহ (স) যখন সবচেয়ে কঠিন সংকটের সমুখীন হয়েছিলেন—সমগ্র জাতি যখন তাঁর শক্রতায় উঠেপড়ে লেগেছিল, চারিদিক থেকে প্রবল বাধা ও বিরোধিতা চরম আকার ধারণ করেছিল, তখনই আল্লাহ তাআলা স্রাটি নাযিল করে তাঁর প্রিয় রাস্লকে সান্ত্রনার বাণী শুনিয়েছিলেন।

#### আলোচ্য বিষয়

সূরা আল কাওছারে অতি সংক্ষিপ্ত তিনটি আয়াতে তিনটি কথা বর্ণিত হয়েছে। প্রথম আয়াতে নবী করীম (স)-এর প্রতি দুনিয়া ও আথেরাতে আল্লাহ তাআলার যে অগণিত নিয়ামত, যশ-খ্যাতি ও প্রাচুর্য রয়েছে, তার প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। বলা হয়েছে—আমি আপনাকে প্রাচুর্য ও নিয়ামত দান করেছি, যার কোনো সীমা নেই। দ্বিতীয় আয়াতে জীবনের সকল কাজকর্ম বিশ্ব পালনকর্তার উদ্দেশ্যে নিবেদিত করার জন্য হেদায়াত দান করা হয়েছে। বলা হয়েছে—আপনি আপনার নামায ও কুরবানীকে একমাত্র আপনার প্রতিপালকের উদ্দেশ্যে নিবেদিত করুন। তৃতীয় আয়াতে ইসলামের শক্রদের চিরতরে নির্মূল হওয়ার, ইসলামের প্রসারতা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাওয়ার এবং ইসলামের সুমহান আদর্শ দুনিয়ার সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ার ভবিষ্যদ্বাণী করা হয়েছে। বলা হয়েছে—আপনি শিকড় কাটা নির্বংশ নন; বরং আপনার শক্রবাই নির্বংশ। তাদের নাম-বংশের পরিচয় চিরতরে মুছে যাবে। পক্ষান্তরে, আপনার পুত্র সন্তান না থাকলেও আপনার যশ-খ্যাতি, সুনাম ও বংশ-পরিচয় দুনিয়ার বুকে চির গৌরবময় ও চিরউজ্জ্বল হয়ে থাকবে। মানুষ আপনাকে তাদের মাথার মুকুট হিসেবে চিরদিন শ্বরণ করবে। এমন কি আপনার সাধীসহচরদের সাথে সম্পর্ক রাখতে পারাকেও তাদের জন্য গৌরবের বিষয় মনে করবে। আর এটাকে পরকালে তাদের মুক্তির পয়গাম হিসেবে বিশ্বাস করবে।



১. আমি অবশ্যই আপনাকে দান করেছি 'কাওসার'। ২. সুতরাং আপনি আপনার প্রতিপা**লকে**র উদ্দেশ্যে সালাত আদায় করুন এবং কুরবানী করুন। ২

الُـر)-الْكَوْثَرَ ; আমি অবশ্যই ; (اعطینا+ك)-أعطیْنْك ; আপনাকে দান করেছि : انگوثرَ - لِرَبِّك ; কাওসার انهٔ করুন ; (ف+صل)-সুতরাং আপনি সালাত আদায় করুন ; - لِرَبِّك ; কাওসার انْعَرْ ; -এবং ; أنعَرْ - কুরবানী করুন ।

১. 'কাওছার' শব্দটি ব্যাপক অর্থবাধক। এর দ্বারা দুনিয়া ও আখেরাতে বিপুল কল্যাণ বুঝানো হয়েছে। সুতরাং এর অর্থ হবে—হে নবী! আমি আপনাকে দুনিয়া ও আখেরাতে এত অগণিত কল্যাণ দানকরেছি যার কোনো সীমা পরিসীমা নেই। দুনিয়াতে আপনাকে যেসব কল্যাণ দান করেছি তাহলো—আমি আপনাকে ওহীর মাধ্যমে হেদায়াতের আলো দান করেছি, যার চেয়ে অমূল্য কল্যাণ আর কিছুই হতে পারে না। ওহীর বান্তবরূপ কিতাব দিয়ে আপনাকে ধন্য করেছি। আপনাকে নবুওয়াতের মর্যাদায় অভিষক্ত করে এবং নবীদের সরদার হিসেবে মনোনীত করেছি। আপনার মাধ্যমে মানুষের জন্য অতুলনীয় জীবন ব্যবস্থা ইসলামকে পূর্ণাংগ জীবন ব্যবস্থা হিসেবে মনোনীত করেছি। কেয়ামত পর্যন্ত আপনার উত্মতেরা আপনার গুণগান করতে থাকবে, পাঠ করতে থাকবে আপনার প্রতি দর্মদ ও সালাম। আপনাকে দীনী ও সামাজিক-রাষ্ট্রীয় উভয় দিকের ক্ষমতা ও আধিপত্য দেয়া হয়েছে। আপনার আনীত দীন অন্য সকল দীনের উপর বিজয়ী হবে। কেয়ামত পর্যন্ত আপনার যশ-খ্যাতি, সুনাম-শুভফল এবং আপনার নামের জয়গান দুনিয়ার প্রত্যন্ত অঞ্চলে সর্বত্র মুখরিত হতে থাকবে।

আখেরাতে আপনাকে যেসব কল্যাণ দেয়া হয়েছে সেগুলো হলো—হাশরের ময়দানে আপনার কর্তৃত্বাধীনে থাকবে 'হাউযে কাওছার'। আপনি আপনার পিপাসার্ত উম্মতকে তার পানি পান করিয়ে তাদের পিপাসা চিরতরে নিবারণ করবেন। আপনাকে সর্বপ্রথম শাফায়াতের সুযোগ দেয়া হবে। আর আপনার জন্য জান্নাতে থাকবে 'কাওছার' নামক ঝর্ণাধারা। এভাবে অগণিত-অসংখ্য নিয়ামত তথা কল্যাণ আপনাকে দেয়া হয়েছে।

২. অর্থাৎ যেহেতু আপনার প্রতি এত সব কল্যাণ আপনার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে দান করা হয়েছে ; সৃতরাং আপনি আপনার নামায ও আপনার কুরবানী তথা আপনার জীবন-মৃত্যু আপনার প্রতিপালকের জন্যই নির্দিষ্ট করুন। যেমন–আল্লাহ তাআলা তাঁর ুনবীকে লক্ষ করে এরশাদ করেছেন যে, "(হে নবী!) আপনি বলুন—'আমার নামায,ু

## @ إِنَّ شَانِئُ لِكَ مُو الْأَبْتُرُ ٥

৩. নিশ্য আপনার শক্রই<sup>৩</sup> শিকড়-কাটা–নির্বংশ।<sup>8</sup>

(ال + ابتر) - الْأَبْتَرُ : সেই : هُوَ : আপনার শত্রই وَالَ + ابتر) - الْأَبْتَرُ : শিকড় কাটা নির্মূল।

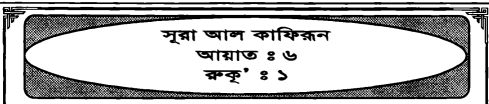
আমার কুরবানী, আমার জীবন ও আমার মৃত্যু বিশ্বজাহানের প্রতিপালক আল্লাহর জন্যই নিবেদিত। তাঁর কোনো শরীক নেই। আমাকে এরই হুকুম দেয়া হয়েছে, এবং আমিই সর্বপ্রথম আনুগত্যের শির নত করি।"—সূরা আল আনআম ঃ ১৬২-১৬৩

- ৩. শা'নিয়াকা' শব্দ দারা রাসূলুল্লাহ (স)-এর প্রতি বিদ্বেষ পোষণকারী, তাঁকে গালি-গালাজকারী তাঁর সকল পর্যায়ের শত্রুদেরকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ আপনার সে সকল শত্রু যারা আপনার প্রতি বিরূপ মনোভাব পোষণ করে, আপনার দুর্নাম রটায় এবং আপনাকে গালি-গালাজ করে—তা যে কোনো দেশে এবং যে কোনো যুগেই হোক না কেন।
- 8. 'আবতার' শব্দের শাদিক অর্থ শিকড় কাটা। যার কোনো পুত্র-সন্তান নেই, যার মৃত্যুর পর তার বংশধারা রক্ষা করার কেউ থাকে না, যে ব্যক্তির কোনো কল্যাণ ও উপকার লাভের আশা নেই এমন লোককে 'আবতার' বলা হয়। কাফেররা উল্লিখিত সকল অর্থেই মহানবী (স)-কে 'আবতার' বলতো। রাসূলুল্লাহ (স)-এর পুত্র সন্তানরা ইন্তেকাল করার পরেই কাফেররা এসব বলার সুযোগ পেয়েছিল। আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসূলকে সান্ত্রনা দিয়ে ভবিষ্যদ্বাণী করেছেন যে, যারা আপনাকে 'আবতার' বলে হেয়প্রতিপন্ন করতে ব্যর্থ চেষ্টা করছে, তারাই মূলত 'আবতার'। কারণ তাদেরই কোনো নাম-নিশানা দুনিয়াতে থাকবে না। আল্লাহ তাআলার এ ভবিষ্যদ্বাণী মাত্র কয়েক বছরের মধ্যেই অক্ষরে অক্ষরে বাস্তবায়িত হয়েছে। কাফেরদের বড় বড় সরদার যারা ধন-জনের গর্বে গর্বিত, তাদের অনেকেই বদর যুদ্ধে নিহত হলো। তারপর ওহুদ, খন্দক ইত্যাদি যুদ্ধেও তারা তেমন একটা সফলতা লাভ করতে পারলো না। অবশেষে মক্কা বিজয়ের সময় তাদের অবস্থা এমন হলো যে, তাদেরকে সাহায্য-সহযোগিতা দেয়ার মত কোনো শক্তিই তখন তাদের পাশে ছিল না। নিতান্ত অসহায়ের মতই তারা তাদের অন্ত্র ত্যাগ করতে বাধ্য হলো। অতপর এক বছরের মধ্যেই সমগ্র আরব দেশটাই রাসূলুল্লাহ (স)-এর অধীনে এসে গেলো। অতপর তাদের অবস্থা এমন হলো যে, তাদের সম্ভান-সম্ভতিদের কেউ দুনিয়াতে বেঁচে থাকলেও তারা তাদের পূর্বপুরুষদের নামে পরিচয় দিতেও রাজী ছিল না। বর্তমানে क्षि जात्न जात या, जाता जातू जार्रन, जातू नारात, जाम देवत्न उग्नारम् वर हैकवा ইবনে আবৃ মুয়ীত-এর বংশধর। আর কেউ জানলেও সে পরিচয় দিতে কেউ রাজী হবে বলে মনে হয় না। অপরদিকে রাসূলুক্লাহ (স) এবং তাঁর আহলে বায়ত, তাঁর সুযোগ্য অনুসারী সাহাবায়ে কিরাম-এর ওপর দুনিয়ার কোটি কোটি মানুষ দিনরাত দরদ ও সালাম পাঠাচ্ছে। কোটি কোটি মুসলমান তাঁর সাথে দূরতম সম্পর্কের লেশ থাকার কারণে গর্ব বোধ করে। এমনকি তাঁর সাথী-সহচরদের সাথে সম্পর্ক আছে বলে আত্মতৃপ্তি লাভ করে। তারা

দিনিজেদের নামের সাথে উলুব্বী, আব্বাসী, উসমানী, হাশেমী, যুবাইরী এবং আনসারী ইত্যাদি জুড়ে দিয়ে পরিচিত হতে আগ্রহী হয়। এভাবেই এ সূরাতে ঘোষিত আল্লাহর ভবিষ্যদাণী বাস্তবতা লাভ করা দ্বারা আল্লাহর রাস্লের শক্রদের 'আবতার' হওয়ার বিষয়টি প্রমাণিত হয়েছে।

### সূরা আল কাওছারের শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তাআলা তাঁর নবী (স)-কে যেমন অগণিত-অসংখ্য নিয়ামত তথা কল্যাণ দান করেছেন, তেমনি সেই নবীর অনুসারীদের মু'মিনদেরকেও প্রভূত কল্যাণ দান করেছেন। সুতরাং মু'মিনদেরকে কথায় ও কাজে সেসব কল্যাণের স্বীকৃতি দিয়ে আল্লাহর কৃতজ্ঞ বান্দাদের মধ্যে গণ্য হওয়ার চেষ্টা-সাধনা করতে হবে।
- ২. প্রথমত আল্লাহ আমাদের অন্য জীব-জানোয়ার না বানিয়ে আশরাফুল মাখলুকাত তথা সৃষ্টির সেরা বানিয়েছেন। এর জন্য আমাদেরকে আল্লাহর দরবারে শুকরিয়া জানাতে হবে।
- ৩. দ্বিতীয়ত মানুষের মধ্য থেকেও আমাদেরকে ঈমানের মত অতুলনীয় সম্পদ দান করেছেন, সেজন্য আল্লাহর দরবারে আমাদেরকে যথাসাধ্য শুকরিয়া জানাতে হবে।
- ৪. আমাদেরকে শ্রেষ্ঠ নবীর উম্বতের শামিল করে মর্যাদার উর্চু ন্তরে পৌছিয়েছেন, এজন্যও আমাদেরকে আল্লাহর দরবারে কৃতজ্ঞতা জানানোর সাথে সাথে তাঁর প্রিয় নবীর যথার্থ উম্মতের ভূমিকা পালন করতে হবে।
- ৫. आन्नाश्त्र निकट कृष्ण्ख्ण ज्ञानात्मात्र भक्षि श्रद आन्नाश्च ७ जाँत त्रात्र्म् १५५ आनुगर्लात भिक्ति। अस्ति। अस्ति।
- ৬. আর আমাদেরকে স্বরণ রাখতে হবে এবং এতে সুদৃঢ় বিশ্বাস রাখতে হবে যে, আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের দুশমনরা অবশ্যই নিপাত হবে, তাদের নাম-নিশানা মুছে যাবে। তাদের স্বরণ করারও কেউ থাকবে না। অপরদিকে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের নাম চিরদিন অম্লান থাকবে। আল্লাহর রাসূলকে চিরদিন অগণিত-অসংখ্য মানুষ শ্রদ্ধাভরে স্বরণ করবে, তাঁর প্রতি রাতদিন দর্মদ ও সালাম পঠিত হয়ে আসছে এবং কেয়ামত পর্যন্ত এ ধারাবাহিকতা চলতেই থাকবে।



সূরার প্রথম আয়াতের শেষ শব্দ 'আল কাফিরান'-কেই এর নাম হিসেবে গণ্য করা হয়েছে।

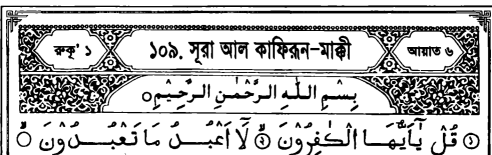
#### নাথিলের সময়কাল

এ স্রাটি মাক্কী বা মাদানী হওয়ার ব্যাপারে মতভেদ আছে। তথাপিও অধিকাংশ মুফাস্সির মাক্কী হওয়ার সপক্ষে মত প্রকাশ করেছেন। তাছাড়া সূরার আলোচ্য বিষয়ও মাক্কী হওয়ার প্রমাণ দেয়।

#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরাতে শিরক-এর সাথে তাওহীদের সম্পর্কহীনতার ঘোষণা দেয়া হয়েছে। তাওহীদ তথা ইসলামের সাথে শিরক-এর কোনো আপোষ হতে পারে না। কারণ শিরক হলো আল্লাহর একত্বের সাথে সরাসরি সাংঘর্ষিক মানুষের বানানো বা মনগড়া অসার মতবাদ, যার কোনোই ভিত্তি নেই। অপরদিকে তাওহীদ হলো দুনিয়াতে মানুষের সূচনালগ্ন থেকে আম্বিয়ায়ে কেরামের মাধ্যমে মানুষের জন্য আল্লাহ তাআলা প্রদত্ত মতাদর্শ। সুতরাং এ দুটো বিপরীতমুখী মতাদর্শের একই ব্যক্তির মধ্যে সহাবস্থান কোনো মতেই সম্ভব নয়। কাফের-মুশরিকরা এ ধরনের একটি আপোষ ফর্মূলা রাসূলুল্লাহ (স)-এর সামনে হাযির করে বলেছিল—"এসো এক বছর তুমি আমাদের সাথে আমাদের উপাস্য দেবতাগুলোর উপাসনা করো। আর এক বছর আমরাও তোমার সাথে তোমার উপাস্য মা'বৃদের উপাসনা করবো।" মুশরিকদের এ আপোস প্রস্তাবের প্রতিবাদেই সূরাটি नायिन रुप्पारह। এতে वना रुप्पारह—"(१२ नवी!) जाभनि जाप्नत्रक वर्ल जिन त्य, 'হে কাফেররা তোমরা যাদের উপাসনা কর, আমি সেগুলোর উপাসনা করি না ; আর আমি যার ইবাদাত করি, তোমরাও তার উপাসনাকারী নও ; সুতরাং তোমাদের মনগড়া জীবন ব্যবস্থা নিয়ে তোমরা থাকো—আমি আমার (আল্লাহ প্রদত্ত) জীবন ব্যবস্থা নিয়ে আছি।" অন্যত্র বলা হয়েছে—"হে মূর্খের দল! তোমরা কি আমাকে আল্লাহ ছাড়া অন্য কিছুর ইবাদাত করতে বলছো"।

এ স্রা অবতীর্ণের সময় যেসব কাফের সেখানে উপস্থিত ছিল, তাদের অনেকেই পরবর্তীকালে শিরক-এর সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করে ইসলামের ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করেছিল। আর বর্তমানকালেও যারা ইসলাম গ্রহণ করে, তারা শিরক-এর সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করেই ইসলাম গ্রহণ করে। সুতরাং এ সূরা ইসলাম ও শিরক-এর সহাবস্থানের শ্বিমাণ দেয় না, যেমন কিছু কিছু অর্বাচীন লোক মনে করে। সূতরাং এক কথায় বলা যায়ী যে, শিরক-এর সাথে ইসলামের কোনো আপোস মীমাংসার ফর্মুলা এ সূরায় নেই। কারণ ইসলাম হলো তাওহীদী আদর্শভিত্তিক জীবন ব্যবস্থা; আর শিরক হলো শয়তানী প্ররোচনায় মানব রচিত মনগড়া মতবাদ। ইসলাম হলো শান্তি ও কল্যাণের জীবন ব্যবস্থা, আর শির্ক হলো অশান্তি ও অকল্যাণের পথ।



- ১. (হে নবী!) আপনি বলে দিন—'হে কাফেররা।<sup>১</sup> ২. আমি তাদের ইবাদাত করি না (বর্তমানে), তোমরা যাদের ইবাদাত কর ;<sup>২</sup>
- آل الله كفرون)-الكفرُونَ ; তেং -آلكُ فرُونَ काथिन বলে দিন ; وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ الله
- 🗿 عُبُدُوْنَ : আমি ইবাদাত করি না; ত্রি-তাদের যাদের ; يَعْبُدُوْنَ -তোমরা ইবাদাত কর।
- ১. 'ক্ল' অর্থাৎ 'আপনি বলুন' কথাটি দ্বারা রাসূল্ল্লাহ (স)-কে যে কথাটি বলতে নির্দেশ দেয়া তা বললেই তো হতো; 'আপনি বলুন' কথাটি বলার তো প্রয়োজন ছিল না। ক্রআন মজীদে বহু স্থানেই আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসূল (স)-কে এভাবে 'আপনি বলুন' বলে কোনো কথা বলার নির্দেশ দিয়েছেন। আর রাসূল (স)-ও 'আপনি বলুন' কথাটিও আবৃত্তি করেছেন। এর কারণ হলো—রাসূল্লাহ (স)-কে আল্লাহ তাআলা মানুষের জন্য ভদ্র, নমু, মিষ্টভাষী, কোমল অন্তর বিশিষ্ট করে প্রেরণ করেছেন। এমতাবস্থায় তিনি যদি 'আপনি বলুন' কথাটি আবৃত্তি না করে সরাসরি 'হে কাফেররা' বলে কাফেরদেরকে সম্বোধন করতেন, তাহলে ধারণা করা হতো যে, এটা নবীর নিজের ভাষা এবং কাফেররাও বলে বেড়াতো যে, কোনো নবী এমন কঠোর কথা বলতে পারে না; এভাবে কথা বলা নবীর কোমল চরিত্রের সাথে খাপ খায় না। 'আপনি বলুন' কথাটি উদ্ধৃত হওয়ার দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, এটা আমার কথা নয়—এটা আল্লাহর কথা।

অতপর যে কথাটি জেনে রাখা প্রয়োজন, তাহলো—এখানে 'আপনি বলুন' বলে রাসূলুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করা হলেও, এ সম্বোধনের আওতার মধ্যে রয়েছে পরবর্তী মু'মিনগণ। প্রত্যেক মু'মিনেরই শিরক-কুফরের সাথে এভাবে সম্পর্ক হীনতার ঘোষণা তাদের সংশ্লিষ্ট কাফের-মুশরিকদেরকে জানিয়ে দেয়া। এমনকি কেয়ামত পর্যন্ত যত মুসলমানের আগমন দুনিয়াতে ঘটবে, তাদের সকলেরই ঈমানের দাবী হবে—শিরক ও কুফরের সাথে সম্পর্কহীনতার এরূপ প্রকাশ্য ঘোষণা দেয়া।

আর এখানে 'হে কাফেররা!' বলতে এমন সব মানুষকে বুঝানো হয়েছে, যে বা যারাই
মুহাম্মাদ (স)-এর নবুওয়াত অস্বীকারকারী। এ দিক থেকে বর্তমান যুগের ইহুদী ও
খৃষ্টানরাও এর মধ্যে শামিল হয়ে যায়; কেননা তারা মুহাম্মাদ (স)-এর নবুওয়াতের ওপর
ঈমান আনেনি। তাছাড়া তারা আল্লাহর সাথে শরীক সাব্যস্ত করে। অথচ আল্লাহ তা থেকে
পবিত্র। খৃষ্টানরা আল্লাহকে তিন খোদার এক খোদা মনে করে; আর ইহুদীরা আল্লাহকে স্ত্রীপুত্র-পরিজন সম্বলিত 'খোদা' মনে করে। অথচ আল্লাহ হলেন একক মা'বুদ—তিনি

# وَلاَ انْ تُرْعٰجِ لُونَ مَا آعْبُ لُ ۚ وَلاَ انَا عَابِلًا

৩. এবং তোমরাও তার ইবাদাতকারী নও (বর্তমানে) আমি যার ইবাদাত করি।° ৪. আর আমিও তাদের ইবাদাতকারী নই (ভবিষ্যতে),

## مَّا عَبَ لَ ثُرُ ٥ وَلَّا ٱنْسَتُرُعِبِ لَهُ وَنَ مَّا ٱعْبَ لَ ٥

তোমরা যাদের ইবাদাত কর ; ৫. এবং তোমরাও তার ইবাদাতকারী নও (ভবিষ্যতে), আমি যার ইবাদাত করি।<sup>8</sup>

মা'বুদ সমষ্টির একজন নন। এভাবে অন্য সকল জাতি-গোষ্ঠী-যারাই মুহাম্মাদ (স)-এর হেদায়াত ও শিক্ষা মেনে নেয়নি এবং ভবিষ্যতেও যারা মেনে নেবে না তারা সবাই 'হে কাফেররা' সম্বোধনের আওতায় শামিল। তারা ইহুদী, খৃষ্টান, আগুন পূজারী বা সারা দুনিয়ার কাফের-মুশরিক অথবা নান্তিক যে-ই হোক না কেন।

- ২. অর্থাৎ 'তোমরা যাদের ইবাদাত কর'। এখানে 'যাদের' কথাটার মধ্যে—কাফের-মুশরিকরা যে যে সন্তা, বা বস্তুর ইবাদাত করে তা—সবই শামিল। যেমন-ফেরশতা, জিন, নবী-আওলিয়া, জীবিত বা মৃত মানুষের আত্মা অর্থাৎ ভূত-পেত্নী এবং চন্দ্র, সূর্য, গ্রহ-তারকা, গাছ-পালা, মাটি-পাথরের মৃতী বা কল্পনাপ্রসূত দেবদেবী ইত্যাদি।
- ৩. অর্থাৎ তোমরা যাদের ইবাদাত কর, আমি তাদের ইবাদাত করি না। তোমরা গাছ-পালা, নদী-নালা, চন্দ্র-সূর্য, গ্রহ-তারকা, নবী-অলী, জিন-ফেরেশতা, মৃত মানুষ, জীবিত মানুষ ইত্যাদির পূজা কর। এসবকে মা'বৃদ মেনে তাদের সন্তুষ্টিকে জীবনের কল্যাণ মনে কর। আমি এ সবের পূজা করি না—এসবকে মা'বৃদ স্বীকার করি না—এসবের সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির কোনো পরওয়া করি না। আমি একমাত্র আল্লাহকে আমার একমাত্র মা'বৃদ বলে মানি, তাঁর সন্তুষ্টিই আমার কাম্য, তাঁর অসন্তুষ্টিকেই আমি ভয় করি। তোমরা আল্লাহকে স্রষ্টা হিসেবে কেউ কেউ স্বীকার করলেও তাঁর সন্তার গুণ ক্ষমতার অধিকারে অংশীদার সাব্যস্ত কর, তাঁর নিরাকার সন্তাকে সাকার তথা আকার বিশিষ্ট সন্তায় রূপান্তরিত কর—আমি এসব থেকে মৃক্ত। আমাকে তো গুধুমাত্র একক লা শারীক আল্লাহর ইবাদাত করতেই নির্দেশ দেয়া হয়েছে। সূতরাং আমি তোমাদের এসব প্রস্তাবকে কোনোমতেই গ্রহণ করতে পারি না।
- 8. এ আয়াতটি পূর্বোক্ত ৩নং আয়াতের পুনরাবৃত্তি বলে মনে হয় ; কিন্তু বাস্তবে তা ুনয়। কারণ প্রথম আয়াতটির সম্পর্ক বর্তমান কালের সাথে সংশ্লিষ্ট আর দ্বিতীয়

# ٥ لَكُرْ دِيْنُكُرْ وَلِيَ دِيْسِنِ ٥٠

তোমাদের জন্য তোমাদের দীন এবং আমার জন্য আমার দীন।<sup>৫</sup>

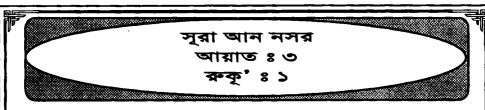
ত্রি-তোমাদের জন্য ; دین+کم)-তোমাদের দীন ; وینځمٔ -এবং ; سالله আমার জন্য ; دین -আমার দীন ।

আয়াতটির সম্পর্ক ভবিষ্যত কালের সাথে সংশ্লিষ্ট। স্তরাং প্রথম আয়াতটির অর্থ হবে—তোমরা বর্তমানে তার ইবাদাতকারী নও, আমি বর্তমানে যার ইবাদাত করি। আর দিতীয় আয়াতটির অর্থ হবে—তোমরা ভবিষ্যতেও তার ইবাদাতকারী হবে না, আমি ভবিষ্যতেও যার ইবাদাতেই লিপ্ত থাকবো। অর্থাৎ তোমরা সেই একক সন্তার ইবাদাতকারী বর্তমানেও নও-ভবিষ্যতেও হবে না, আমি যে একক সন্তার ইবাদাত বর্তমানেও করি এবং ভবিষ্যতেও করে যাবো।

৫. অর্থাৎ তোমাদের দীন ও আমার দীন এক নয়। তোমাদের দীন তোমাদের জন্য, আর আমার দীন আমার জন্য। তোমাদের কর্মফল তোমরা ভোগ করবে, আমার কর্মফল আমি ভোগ করবো। তাই আমার ও তোমাদের চলার পথ এক নয়—কখনো হতে পারে না। এ সুস্পষ্ট ঘোষণা দ্বারা কাফেরদের প্রতি উদার নীতি ঘোষিত হয়নি; বরং তাদের কুফরী নীতি-আদর্শের সাথে চিরকালের জন্য দায়মুক্তি ও সম্পর্কহীনতার ঘোষণা দেয়া হয়েছে। অতপর তখন থেকে নিয়ে অনাগত ভবিষ্যত কালেও যারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি ঈমান আনবে তাদেরকে এভাবেই কাফের-মুশরিকদের নীতি আদর্শের সাথে সম্পর্কহীনতার ঘোষণা দিতে হবে—এটাই এ আয়াতের মূলকথা।

### স্রা আল কাফিরনের শিক্ষা

- ১. কুফর ও শিরক-এর নীতি-আদর্শের সাথে ইসলামের নীতি-আদর্শের কোনো মিল নেই। একটি অপরটির বিপরীত মতাদর্শ। সূতরাং কখনো কোনো অবস্থাতেই এ দুই আদর্শের মধ্যে আপোসের কোনো অবস্থা অতীতেও ছিল না, বর্তমানেও নেই আর অনাগত ভবিষ্যতেও হওয়ার সম্ভাবনা নেই। কোনো ঈমানদারের মনে এ ধরনের কোনো চিন্তা-চেতনাও জাগতে পারে না।
- ২. আল্লাহ সকল কিছুর একক স্রষ্টা; অন্য সবকিছু তাঁর সৃষ্ট। আল্লাহ একক প্রতিপালক, অন্য সবকিছুই তাঁর প্রতিপালিত। সৃতরাং স্রষ্টাকে বাদ দিয়ে সৃষ্টির পূজা-উপাসনা করা, অথবা সৃষ্টিকে স্রষ্টার সমকক্ষ ধারণা করে উভয়ের একই সাথে ইবাদাত-উপাসনা করা। মূর্খতা ছাড়া কিছুই নয়। এ ধরনের মূর্খতাসুলভ চিম্ভা-চেতনা থেকে আমাদেরকে সচেতনার সাথে মুক্ত থাকতে হবে। এটাই ইমানের দাবী।
- ৩. ঈমান আনার পর প্রত্যেক মু'মিনকে অবশ্যই কুফর ও শিরকের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ ও ভবিষ্যতে কোনো প্রকার সম্পর্ক না রাখার চূড়ান্ত ঘোষণা দেয়ার কথাই এ সূরায় শিখিয়ে দেয়া হয়েছে। এভাবেই দ্বার্থহীন ভাষায় প্রত্যেক যু'মিনকে ঘোষণা দিতে হবে—এটাই এ সূরার মৃল শিক্ষা।



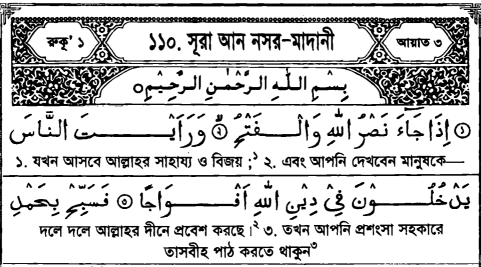
সূরার প্রথম আয়াতের 'নাসরুল্লাহি'-এর 'নাস্র' শব্দটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

এ সুরা সর্বসমত মতে মাদানী সুরা। সকল মুফাস্সিরের মতেই এ সূরার পর আলাদা আলাদা কিছু আয়াত ছাড়া রাস্লুল্লাহ (স)-এর প্রতি পূর্ণাংগ কোনো সূরা নাযিল হয়নি। এ সূরা নাযিল হওয়ার তিন মাস কয়েক দিন পর রাস্লে করীম (স) ইন্তিকাল করেন। সূরাটি নাযিল হওয়ার পর রাস্লুল্লাহ (স) বুঝতে পেরেছিলেন যে, তাঁর অন্তিম মুহূর্ত ঘনিয়ে আসছে।

#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার আলোচ্য বিষয় ও মূল বক্তব্য হলো—আরব উপদ্বীপে ইসলাম একটি অপ্রতিহত শক্তিরূপে প্রতিষ্ঠিত হওয়া এবং আরব থেকে পৌত্তলিকতা চিরতরে নির্বাসিত হওয়ার তভ সংকেত দান করা। এর সাথে রাসুলুল্লাহ (স)-এর বিদায়কাল ঘনিয়ে আসার পূর্বাভাষ দেয়াও এ সূরার মূল বক্তব্যের অন্তর্ভুক্ত। বলা হয়েছে—যখন আল্লাহর সাহায্য ও বিজয় সমাগত হবে, তখন দিকে দিকে তোমরা ইসলামের জয়জয়কার অবস্থা দেখতে পাবে। তোমরা দেখবে যে, দলে দলে ও গোত্রে গোত্রে মানুষ ইসলামের ছায়াতলে আশ্রয় निष्टि। চুপে চুপে ইসলাম গ্রহণের প্রয়োজনীয়তা শেষ হয়ে গেছে। এখন ইসলাম আল্লাহর সাহায্যে দিকে দিকে ছড়িয়ে প্রভূবে—এখন সত্যের প্রতিষ্ঠা ও অসত্যের পতন ঘটবে। এটা ছিল মুসলমানদের জন্য আগাম সুখবর। অতপর রাসূলুল্লাহ (স)-কে আল্লাহর হাম্দ ও তণগানসহ তাসবীহ পাঠ এবং ইসতিগফার করার নির্দেশ দিয়ে প্রকারান্তরে যে কথাটি বুঝিয়ে দেয়া হয়েছে তাহলো —ইসলাম একটি বিজয়ী শক্তিরূপে আরবের বুকে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। সকল বাতিল মতাদর্শের উপর দীন ইসলামকে বিজয়ী করার দায়িত্ব দিয়ে আপনাকে পাঠানো হয়েছিল। আপনি সে দায়িত্ব যথাযথভাবে পালন করেছেন। সুতরাং আপনার দায়িত্ব শেষ হয়েছে। এখন আপনার আর দুনিয়াতে থাকার প্রয়োজন নেই। অতএব, আল্লাহ তাআলা আপনার দ্বারা যে মহত কাজ নিয়েছেন সেজন্য আপনি তাঁর হাম্দসহ তাসবীহ পাঠ করতে থাকুন এবং দায়িত্ব পালন করতে গিয়ে অলক্ষে কোনো ক্রটি-বিচ্যুতি ঘটে পাকলে তার জন্য ইসতিগফার তথা ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকুন। নবুওয়াতের দায়িত্ব পালনে যদিও তাঁর কোনো ক্রটি-বিচ্যুতি ঘটেনি, তথাপি কৃতজ্ঞতা ও বিনয় প্রকাশের জন্য তাঁকে ইসতিগফার করার নির্দেশ দেয়া হয়েছে।



اذار - الْفَتْعُ ; ٥-وَ ; आत्राव ; الله - आहारत ; الله - الْفَتْعُ ; ٥-وَ ; - अत्राव - اذَار - الْفَتْعُ ; ٥-و أَ - अहारव : - الله - अहारव : ﴿ الله - اله - الله - اله - الله - الله

১. 'নাসরুল্লাহি' অর্থ 'আল্লাহর সাহায্য'। এর অর্থ লক্ষ অর্জনে সাহায্য-সহযোগিতা, যা আল্লাহ ছাড়া দুনিয়ার অন্য কারো পক্ষ থেকে হতে পারে না।

আর 'বিজয়' দ্বারা এখানে ইসলামের চূড়ান্ত বিজয় বুঝানো হয়েছে—কোনো অঞ্চল বা দেশ বিজয়ের কথা এখানে বলা হয়নি। ইসলামের এ বিজয়ের পর ইসলাম আরবের বুকে এক অপ্রতিরোধ্য ও অপ্রতিদ্বন্দ্বী শক্তিতে পরিণত হয়েছে। তখন থেকেই আল্লাহর সাহায্যে ইসলাম উত্তর আরব ও দক্ষিণ আরবে ছড়িয়ে পড়েছে এবং স্থানীয়ভাবে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। মহানবী (স)-এর ইন্তেকালের পর খোলাফায়ে রাশেদার বিজয় ইতিহাস এবং তার পরবর্তী যুগে উমাইয়া ও আব্বাসীয় যুগের বিজয় ইতিহাসের দিকে তাকালে এ সত্যই সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে। বিজয়ের আগমনি বার্তার প্রতিফলন দুনিয়ার প্রত্যেক অঞ্চল ও প্রত্যেক যুগেই হতে পারে, যদি আল্লাহর সাহায্য লাভের শর্তাবলী পূরণ হয়।

২. অর্থাৎ বিজয়ের সূচনা হলে তখন মানুষ এক-দু'জন করে ইসলাম গ্রহণ করবে না। তখন দলে দলে, গোত্রে গোত্রে কোনো প্রকার যুদ্ধ-বিগ্রহ ও চাপ প্রয়োগ ছাড়াই স্বতক্ষৃতভাবে ইসলাম গ্রহণ করতে শুরু করবে। হিজরী নবম সালের শুরু থেকে এ অবস্থাই দেখা গেছে। দশম হিজরীর বিদায় হজ্জের সময় সমগ্র আরবই ইসলামের ছায়াতলে এসে গিয়েছিল এবং সারা আরবের কোথাও একজন মুশরিকও ছিল না।

# رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ مَ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا أَ

আপনার প্রতিপালকের এবং প্রার্থনা করতে থাকুন তার নিকট ;<sup>8</sup> নিক্য তিনি তাওবা কবুলকারী।

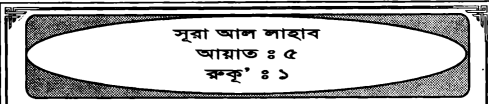
(رب+ك)-ربَك -আপনার প্রতিপালকের ; واستغفر المتغفر ال

- ৩. আল্লাহর প্রশংসা ও গুণগান করা এবং তৎসঙ্গে কৃতজ্ঞতা পেশ করা হলো 'হাম্দ'। আল্লাহর পবিত্রতা-পরিচ্ছনুতা প্রকাশ করা হলো 'তাসবীহ'। আল্লাহ তাঁর রাস্লকে হাম্দসহ তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দিয়ে একথা বুঝাতে চেয়েছেন যে, এ মহান ও বিরাট সাফল্য আপনার কৃতিত্বের ফসল বলে মনে করবেন না ; বরং এটাকে পুরোপুরি আল্লাহর দয়া ও অনুগ্রহ মনে করবেন। আর এজন্য আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতাও জানাবেন। মুখে এবং অন্তরে একথা স্বীকার করবেন যে, এ বিরাট সাফল্যের জন্য সমস্ত প্রশংসাই আল্লাহর। আর তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দ্বারা একথা বুঝানো হয়েছে যে, আল্লাহর দীন বিজয়ের জন্য আল্লাহ কারো মুখাপেক্ষী নন। আল্লাহ সকল প্রকার মুখাপেক্ষিতা থেকে পবিত্র। আল্লাহ তাঁর দীন বিজয়ের কাজ যে কোনো বানাহর মাধ্যমেই নিতে পারেন। তবে আল্লাহ তাঁর দীনকে বিজয়ী করার প্রদমত আপনার নিকট নিয়েছেন—এটা আল্লাহর দয়া ও অনুগ্রহ। আল্লাহর কৃদরতেই এ বিরাট সফলতা এসেছে। নচেত এমন বিরাট সফলতা লাভ করার মত কোনো শক্তি দুনিয়ার কারো ছিল না।
- 8. অর্থাৎ আপনার প্রতিপালকের নিকট প্রার্থনা করুন। তাঁর দেয়া দায়িত্ব পালনে অলক্ষে কোনো ক্রুটি-বিচ্যুতি হয়ে থাকলে তিনি যেন তা ক্ষমা করে দেন। এটা হলো—ইসলামের আদব ও শিষ্টাচার। আল্লাহ তাআলা কোনো মানুষের দ্বারা তাঁর দীনের কোনো খিদমত নিলে তার মনে এমন ধারণা সৃষ্টি হওয়া সংগত নয় যে, সে আল্লাহর দেয়া দায়িত্বের হক পুরোপুরি আদায় করতে পেরেছে। তার উচিত, সে যেন আল্লাহর দরবারে এ বলে ক্ষমা প্রার্থনা করে যে, আল্লাহ তাকে তাঁর দীনের খেদমতের যে দায়িত্ব দিয়েছেন তা আদায় করতে গিয়ে কোথাও ক্রুটি-বিচ্যুতি হয়ে থাকলে তা ক্ষমা করে দিয়ে তার খেদমত্টুকু তিনি যেন কবুল করে নেন। এ আদব ও শিষ্টাচার শিক্ষা দেয়া হয়েছে রাস্পুল্লাহ (স)-কে। অথচ আল্লাহর দেয়া দায়িত্বের হক আদায় করা এবং আল্লাহর পথে তাঁর চেয়ে বেশি চেষ্টা-সাধনাকারী অন্য কোনো মানুষের কথা কল্পনাও করা যেতে পারে না। তাহলে অন্য কোনো মানুষের পক্ষে নিজের আমলকে বড় করে দেখার মত সুযোগ কোথায় ?

আল্লাহ মানুষকে এ শিক্ষা দিয়েছেন যে, নিজের কোনো ইবাদাত বা আধ্যাত্মিক সাধনাকে বড় করে না দেখে নিজের সমস্ত শক্তি-ক্ষমতা আল্লাহর পথে নিয়োজিত করেও মনে করতে হবে যে, আল্লাহর হক আদায় হয়নি। এভাবে কোনো বিজয় বা শ্বিকলতা এলেও তা নিজের যোগ্যতার বলে হয়েছে মনে না করে আল্লাহর রহমতে বিরুদ্ধি হয়েছে বলে মনে করতে হবে এবং সেজন্য আল্লাহর প্রশংসা করতে হবে ক্ষমা চাইতে হবে তাঁরই নিকট।

### সূরা আন নসরের শিক্ষা

- ১. আল্লাহর সাহায্য ছাড়া আল্লাহর দীন বিজয়ী হওয়ার আশা করা যায় না। আর আল্লাহর সাহায্য তখনই আসবে যখন তা আসার পূর্বশর্ত পূরণ হবে। সূতরাং আল্লাহর দীনকে বিজয়ী করার জন্য কাজ করে যেতে হবে এবং সেই সাথে আল্লাহর নিকট সাহায্য চাইতে হবে।
- ২. দীনকে বিজয়ী রাখার মত যোগ্যতাসম্পন্ন লোক যখন সৃষ্টি হবে, তখনই আল্লাহ বিজয় দেবেন। তবে সে যোগ্যতা অর্জনের জন্য আল্লাহ ও তাঁর রাসুল প্রদর্শিত পথে কাজ করে যেতে হবে।
- ৩. দীনের বিজয়ের জন্য কাজ করে যাওয়া আমাদের দায়িত্ব। এ দায়িত্ব আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁর রাস্লের মাধ্যমে রাস্লের উন্মতের উপর এসেছে। সুতরাং মুসলিম উন্মাহকে এ দায়িত্ব পালনে সচেষ্ট হতে হবে। কারণ রাস্লের বিদায় হজ্জের ভাষণে এ দায়িত্ব মুসলিম উন্মাহর ওপর তিনি দিয়ে গেছেন।
- 8. मीत्नत विजयत नत्क काज करत शिल এवং छात्र करल गर्छ भृत्व शल मूनियात य कात्ना प्रति आन्नाश विजय मिएछ भारतन। वर्षभान मूनियात कात्ना प्रतिश आन्नाश्त मीन विजयी तन्हे। भूछताः भूमिनभ উष्पाश्त मनमा यथन यथात्मरे थाकूक ना किन मीत्नत विजयत जना काज करत यराख श्रव।
- ৫. विजय यथन এসে यात्व ७খन विजयत्क निर्जिपन कृष्ठिष् मत्न कत्रा यात्व ना ; क्वनना विजय मात्न मानिक आञ्चार। ७খन विजयत्र जन्म आञ्चारत अभः अ। अविवाज पायं करा करा रत्व कृष्ठि । ज्यां करा क्वा आञ्चारत विकर जात्व । विवास करा क्वा विवास व
- ৬. আল্লাহর দীনের যে যত বেশিই সাহায্য-সহযোগিতা করুকনা কেন কোনো অবস্থাই আত্মপ্রসাদ লাভ করার কোনো অবকাশ নেই। মনে করতে হবে আল্লাহ দয়া করে তাঁর দীনের কিছু কাজ আমার মত নগণ্য বান্দাহকে করার সুযোগ দিয়েছেন। সেজন্য সদা-সর্বদা তাঁর প্রশংসাসহ পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করতে হবে। এটাই একজন মুমিনের বৈশিষ্ট্য।



সূরার প্রথম আয়াতের 'আবী-লাহাব'-এর 'লাহাব' শব্দটিকেই সূরা নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

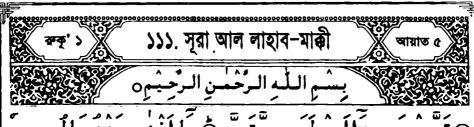
#### নাযিলের সময়কাল

সূরাটি মাক্কী হওয়ার ব্যাপারে কোনো মতভেদ নেই। তবে মাক্কী জীবনের কোন্ পর্যায়ে নায়িল হয়েছে তা সুনির্দিষ্ট করে বলা না গেলেও, সূরার আলোচ্য বিষয়ের আলোকে বলা যায় যে, রাস্লুল্লাহ (স)-এর চাচা আবু লাহাবের বিরোধিতা যখন চরম আকার ধারণ করেছিল তখনই এ সূরাটি নায়িল হয়েছে। তখন অবস্থা এমন পর্যায়ে পৌছেছিল য়ে, কুরাইশরা রাস্লুল্লাহ (স) এবং তাঁর বংশের লোকদেরকে 'শে'বে আবৃ তালিব' তথা 'আবৃ তালিব গিরিখাদে' অন্তরীণ করে রেখেছিল। আর এ সময় আবু লাহাব নিজের বংশের লোকদেরকে পরিত্যাগ করে শক্রদের সাথে হাত মিলিয়েছিল। আর এ জন্যই এ সূরায় আবু লাহাবের নাম নিয়েই তার নিন্দা করা হয়েছে। তথু তাই নয়, তার দ্রীও রাস্লুল্লাহ (স) এবং ইসলামের শক্রতায় জঘন্য ভূমিকা পালন করেছে বিধায় তার নিন্দাওএ সূরায় করা হয়েছে। উপরে আলোচিত বিষয়গুলার পরিপ্রেক্ষিতে বলা যায় য়ে, নবুওয়াতের সপ্তম বর্ষে কুরাইশরা রাস্লুল্লাহ (স)-এর বংশের লোকদেরকে 'আবু তালিব' গিরি সংকটে যখন অন্তরীণ করে রেখেছিল সূরাটি তখনই নায়িল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

রাসূলুল্লাহ (স) এবং ইসলামের বিরোধিতায় আবু লাহাব এবং তার দ্রী উমে জামীল (আবু সুফিয়ানের বোন)-এর হীন কার্যকলাপের প্রতিবাদই সূরা লাহাবের আলোচ্য বিষয়। কুরআন মজীদে রাসূলুল্লাহ (স)-এর সময়কালীন ইসলামের কোনো শক্রর নাম উল্লেখ করে কোনো সূরা বা আয়াত নামিল হয়নি। শুধুমাত্র এ সূরাতেই এ নিয়মের ব্যতিক্রম দেখা যায়। এর কারণ হলো——আবু লাহাবের শক্রতা আরবদের চিরাচরিত বৈশিষ্ট্য আত্মীয়তার সম্পর্ক রক্ষা করার বিষয়টিকেও পদদলিত করেছে। শে'বে আবু তালিবে বনী হাশিম ও বনী আবদুল মুত্তালিবের বংশের লোকদেরকে যখন সামাজিকভাবে বয়কট অবস্থায় অন্তরীণ করে রাখা হয়েছিল, তখন আবু লাহাব নিজের বংশের লোকদের সাথে আত্মীয়তার বন্ধন ছিন্ন করে তাদের শক্রদের পক্ষ অবলম্বন করেছিল। এদিকে তার দ্রী উমে জামীল রাস্লুল্লাহ (স)-এর দরজার সামনে রাতের অন্ধকারে কাঁটা ছিটিয়ে রাখতো, যাতে রাস্লুল্লাহ (স) ও তাঁর সন্তানদের পায়ে কাঁটা বিধে যায় এবং তাঁরা যেন কন্ট পান। এভাবে আবু লাহাবের শক্রতা ও বিদ্বেষপরায়ণতা যখন সীমা ছাড়িয়ে গেল, তখনই আল্লাহ তাআলা তার এবং তার দ্রীর

ভিয়াবহ পরিণামের কথা উল্লেখ করে এ সূরা নাযিল করেন। এ সূরায় বলা হয়েছে—আবৃ লাহাবের দৃ'হাত ধ্বংস হোক। যে দৃ'হাতের সাহায্যে সেরাসূলুল্লাহ (স)-এর ওপর বিভিন্ন নির্যাতনমূলক কর্মকাণ্ড চালিয়েছে। শুধু তাই নয়, তার ধন-সম্পদ, যে সম্পদের গর্বে সে গর্বিত তাও ধ্বংস হোক। তার উপার্জিত এসব সম্পদ কোনো কাজেই আসবে না। তাকে অবশ্যই লেলিহানযুক্ত আগুনে নিক্ষেপ করা হবে। তার খ্রীও একই আগুনে নিক্ষিপ্ত হবে যে মানুষের মধ্যে চোগলখুরী করে একজনকে অপরজনের বিরুদ্ধে লাগিয়ে দেয় এবং সে দুজনের ঝগড়ায় ইন্ধন সরবরাহ করে। যার পরিণতিতে তার গলায় খেজুর গাছের ডালের আশ দিয়ে তৈরি পাকানো রিল। এ সূরা নাযিলের পরও এ জঘন্য দম্পতি ঈমান আনেনি; বরং রাস্লুল্লাহ (স) ও ইসলামের বিরোধিতায় অন্ধ হয়ে যা-তা বকাবকী করা শুরু করলো। এতে হিতে বিপরীত হলো। এদের নাম নিয়ে প্রকাশ্যে নিন্দাবাদ সহকারে যখন এ সূরা নাযিল হলো। তখন লোকেরা বুঝতে পারলো যে, এখানে কোনো কিছু গোপনে করারও অবকাশ নেই। ঈমান আনলে আপন লোকও পর হয়ে যায়। আর আদর্শের সামজ্বস্যের কারণে পরও আপন হয়ে যায়। তাই আস্তে আস্তে মানুষের মন ইসলাম ও রাসূলুল্লাহ (স)-এর প্রতি আকৃষ্ট হতে লাগল।



۞ تَبُّتْ يَسِدُ الَّهِي لَهَبٍ وَّتَبَّ ۞ مَّا اَغْنَى عَنْهُ مَا لَـــا

আবৃ লাহাবের দু'হাত ধ্বংস হোক। এবং ধ্বংস হোক (সে নিজেও)।
 তার কোনো কাজে আসেনি তার ধন-দৌলত

ি - بَدَ : এবং ; أَبِي ْ لَهَب : আবু লাহাবের ; وَعَادَ - ध्वःप - بَدَ وَ - كِدَ وَ - كِدَ أَ - نَبُتُ وَ - لائ مال+)-مَالُهُ : তার (সে নিজেও) اَعَانُهُ - কোনো কার্জে আসেনি : مَالُهُ - তার ; مَالُهُ - مَالُهُ - তার ধন-দৌলত

১. 'আবু লাহাব' নামের অর্থ 'অগ্নিশিখার পিতা'। এটা ছিল তার কুনিয়াত। তার আসল নাম ছিল আবদুল উয্যা (উয্যার দাস)। মুশরিকদের একটি মূর্তীর নাম ছিল 'উয্যা'। সেই উয্যার আশীর্বাদ লাভের উদ্দেশ্যে এ নাম রাখা হয়। তার গায়ের রং ছিল আগুনের মত উজ্জ্বল। তার পিতা জন্মের পর তার আগুনের মত রং দেখে এ কুনিয়াত রেখেছিল। এ নামেই সে পরিচিত হয়ে উঠেছিল। মূল নাম পরিচিত নয়। আসলে তার মূল নামও সার্থক হয়েছিল; কারণ সে বাস্তবিকই উয্যা দেবতার সেবাদাসেই পরিণত হয়েছিল।

'আবু লাহাবের দু'হাত ধ্বংস হয়ে যাক' বলে আল্লাহ তাআলা একটি ভবিষ্যদ্বাণী করেছেন। পরবর্তীতে তার যে পরিণাম হয়েছিল সেই ভবিষ্যদ্বাণীই তখন করা হয়েছিল। 'দু'হাত'দ্বারা তথুমাত্র শরীরের একটা অঙ্গকেই বুঝানো হয়নি ্বরং ইসলাম ও রাস্লুল্লাহর বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্রে তার সকল শক্তি-ক্ষমতা ও উদ্দেশ্য ব্যর্থ হওয়ার কথাই বুঝানো হয়েছে। পরবর্তীকালের ঘটনাপ্রবাহ দ্বারা আল্লাহ তাআলার এ ভবিষ্যদ্বাণী অক্ষরে অক্ষরে প্রমাণিত হয়েছে। বদরের যুদ্ধে কুরাইশ কাফিরদের বড় বড় নেতাদের নিহত হওয়ার সংবাদ পেয়ে সে অত্যন্ত মর্মাহত হয়ে পড়ে। এসব নেতারা ছিল ইসলামের বিরুদ্ধে শত্রুতার ক্ষেত্রে তার সহযোগী। তারপর সে সাত দিন পরেই মরে যায়। মৃত্যুকালে তার সমস্ত শরীরে ফোস্কা ফুটে উঠেছিল এবং সমস্ত শরীরে পচন ধরে গিয়েছিল। পরিবারের লোকেরা তাদের শরীরে রোগ সংক্রমণের ভয়ে তাকে একাকী ঘরের মধ্যে ফেলে পালিয়েছিল। মৃত্যুর পরও তিন দিন সে ঘরের মধ্যে পড়ে থাকে। অতপর লোকেরা ছেলেদেরকে ধিক্কার দিতে থাকলে মজুরী দিয়ে কয়েকজন হাবশীকে নিয়োগ করা হয়। তারা গর্ত করে লাঠি দিয়ে লাশটিকে ঠেলে নিয়ে গর্তে ফেলে মাটি চাপা দেয়। তার ছেলে দুটো মক্কা বিজয়ের পর হ্যরত আব্বাস (রা)-এর সহায়তায় ইসলাম গ্রহণ করে। প্রথমে তার মেয়ে হিজরত করে মদীনায় চলে যায় এবং ইসলামগ্রহণ করে। এ ছিল আবু লাহাবের ধ্বংসের দুনিয়াবী প্রতিফলন। আর আখেরাতে তো তার চিরন্তন ধ্বংস, যার কোনো শেষ নেই।

### وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَسَهَبِ ۗ ۗ وَامْرَاتُكُ وُ এবং সে যা উপার্জন করেছে । ও. শীঘ্রই সে নিক্ষিপ্ত হবে লেলিহান আগুনে ; 8. এবং তার স্ত্রীও<sup>°</sup>—

# ত্র কুলানী কাঠ বহনকারিণী। ৫. তার গলায় থাকবে খেজুর-ডালের আশের পাকানো রশি।

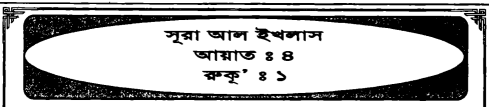
ن-এবং ; امراة +ه ) -امْسِيَصْلَى - সে উপার্জন করেছে। كَسَبَ नীঘ্রই সে নিক্ষিপ্ত হবে ; امراة +ه ) -امْسِرَاتُسة ; -এবং ; -এবং - اَمْسِرَاتُسة ; -এবং - اَمْسِرَاتُسة ; -এবং - اَمْسِرَاتُسة - अश्वान - اَلْحَطُب ; -অগ্বনে - حَمَّالَة - حَمَّالَة - حَمَّالَة । - وَمَّ جَيْد هَا ) - তার গলায় থাকবে ; أَمْسَد ; কَّسَد ; কَّسَد ; কَسَد ; কি - حَبْلٌ ; - ক্ষিত্ত - مَنْ مُسَد ;

- ২. আবু লাহাব ছিল মঞ্চার চারজন ধনী লোকের একজন। তার নিকট আট সের দশ তোলা স্বর্ণের মজুদ ছিল। এ ছাড়াও সে ছিল অনেক পশু-সম্পদের মালিক। তার নিজের অর্থ থেকে সে নিয়মিত অর্থ উপার্জন করতো। অবশ্য তার সন্তানরাও ছিল তার উপার্জন। কেননা আল্লাহর রাসূল সন্তানকে মানুষের উপার্জন বলে আখ্যায়িত করেছেন। অথচ মৃত্যুকালে তার ধন-দৌলত ও সন্তান-সন্ততি কোনো কাজেই আসেনি। ওতবা, ওতায়বা ও মাত্য়াব নামে তার তিন পুত্র ছিল। নবুওয়াতের পূর্বে রাসূলুল্লাহ (স) তাঁর দুই কন্যা রুকাইয়াও উম্মে কুলসুমকে আবু লাহাবের দু' পুত্র ওতবা ও ওতায়বার নিকট বিয়ে দিয়েছিলেন। আবু লাহাবের নির্দেশে তারা রাস্লুল্লাহ (স)-এর কন্যাদ্য়কে তালাক প্রদান করে। ওতায়বা উম্মে কুলসুমকে তালাক দিয়ে রাস্লুল্লাহ (স)-কে গালি দেয়। সে রাস্লুল্লাহ (স)-এর মুখের দিকে থুথু নিক্ষেপ করে; কিন্তু তা তাঁর মুখে পড়েনি। রাস্লুল্লাহ (স) বদদোয়া করে বলেন—
  "হে আল্লাহ তোমার কুকুরের মধ্য থেকে একটি কুকুরকে তার উপর বিজয়ী করে দাও।" অতপর পিতার সাথে সিরিয়া যাওয়ার পথে সে বাঘের খাদ্য হয়।
- ৩. আবু লাহাবের স্ত্রী উম্মে জামিলও ইসলাম ও রাস্লুল্লাহর বিরোধিতায় চরম আচরণ করেছিল। এজন্য আবু লাহাবের পরিণতির সাথে তাকেও জড়িত করা হয়েছে।
- 8. 'হামালাতাল হাতাব' বলে আবু লাহাবের স্ত্রীর কয়েকটি দোষের কথা এখানে বলা হয়েছে। সে কাঁটাযুক্ত গাছের ডাল-পালা রাসূলুল্লাহ (স)-এর ঘরের দরজায় পুঁতে রাখতো। এজন্য তাকে এ উপাধিতে আখ্যায়িত করা হয়েছে। অথবা, সে লোকদের মধ্যে ঝগড়া সৃষ্টির জন্য কুটনামী করে ঝগড়ার ইন্ধন সৃষ্টি করে বেড়াতো, তাই তাকে 'কাঠ বহনকারিণী' বলা হয়েছে।
  - ৫. আবু লাহাবের স্ত্রীর গলায় ছিল মৃল্যবান সোনার হার। সে বলতো যে, এ হার

িবিক্রি করে যে অর্থ পাওয়া যাবে, তা মুহাম্মাদের বিরোধিতায় ব্যয় করবো। এখানে সেদিকে ইংগিত করে বলা হয়েছে যে, তার 'জীদ' তথা গলায় কেয়ামতের দিন খেজুর-ডালের আঁশের শক্তভাবে পাকানো রশি থাকবে।

### সূরা আল লাহাবের শিক্ষা

- ). जान्नार ও ठाँत तामृनक्क भिथा। मानास्त करत এवः ইमनास्मित्र विरत्नाधिण करत काला मान्स् यज्ञति धन-मण्णम ७ मसान-मस्रजित जिथाती राक ना किन, मृनिग्नात्ज्ञ जा काला जारक जामर्व ना। रामन जानु मारात्वत धन-मण्णम ७ मसान-मस्रजि जात्र काला कारक जारमि।
- ২. সকল যুগেই দীনের কাজে এরূপ বাধা-বিপত্তি আসবে—এটাই স্বাভাবিক। রাসূলুন্ত্রাহ (স) যেভাবে অপরিসীম ধৈর্যের সাথে এসব বাধা-বিপত্তির মুকাবিলা করেছেন, সকল যুগেই সেরূপ ধৈর্যের সাথে এসব মুকাবিলা করে দীনী দাওয়াতের কাজকে এগিয়ে নিয়ে যেতে হবে।
- ৩. ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততিকে যদি আল্লাহর দীনের পথে নিয়োজিত করা যায় তবেই এসব সম্পদের সার্থকতা; নচেত এগুলো দুনিয়াতেও অশান্তির উপকরণ হিসেবে দেখা দেয় এবং আখেরাতেও জাহান্নামে যাওয়ার কারণ হয়ে দাঁড়ায়। সূতরাং মু'মিনদের কর্তব্য তাদের ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততিকে আল্লাহর দীনের কাজে নিয়োজিত করা। এটাই সর্বোভ্তম মানব কদ্যাণ।
- ৪. আল্লাহর দীনের বিরোধিতা করলে—পুরুষ হোক বা নারী সবাইকে একই পরিণতি ভোগ করতে হবে। সুতরাং দুনিয়াতে শান্তি পেতে হলে এবং জাহান্নাম খেকে বাঁচতে হলে নারীদেরকেও আল্লাহর দীনের পথে এগিয়ে আসতে হবে।
- ৫. সকল বাধা-প্রতিবন্ধকতা, ষড়যন্ত্র ও কৃট-কৌশলকে ব্যর্থ করে দিয়ে আল্লাহ তাআলা তাঁর দীনকে বিজয়ী করেছেন। বর্তমানে দীন বিজয়ী নেই। তাই দীনকে পুনরায় বিজয়ী করার এ গুরুদায়িত্ব মুসলিম উস্মাহর। এ দীন যতদিন বিজয়ী না হবে ততদিন মুসলিম উস্মাহর দুর্দশা কিছুতেই ঘুচবে না।



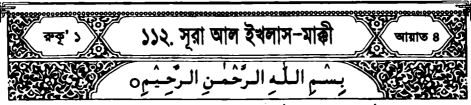
কুরআন মজীদের অন্যান্য সূরাগুলোর নামকরণ যে নিয়মে হয়েছে সূরা ইখলাস-এর নামকরণ সে নিয়মে হয়েনি। সাধারণত সূরার একটি শব্দকে বেছে নিয়ে সূরার নামকরণ করা হয়েছে। 'ইখলাস' শব্দটি সূরার কোথাও উল্লেখিত নেই। তবে সূরার মূল বক্তব্য ও বিষয়বস্তুর আলোকে এর নামকরণ হয়েছে। এ দিক থেকে 'ইখলাস' শব্দটিকে সূরার আলোচ্য বিষয়ের শিরোনাম বলা যায়। যে ব্যক্তি এ সূরার মূল বক্তব্য বুঝে শুনে এর শিক্ষার ওপর ঈমান আনবে, সে শিরক থেকে মুক্তি লাভ করে খালেস তাওহীদের আলোকে নিজেকে আলোকত করবে।

#### নাযিলের সময়কাল

সূরা ইখলাস রাস্লুল্লাহ (স)-এর মাকী জীবনের প্রথম নাযিল হয়েছে। এ সম্পর্কিত বিভিন্ন হাদীস থেকে জানা যায় যে, রাস্লুল্লাহ (স) মানুষদেরকে যে আল্লাহর ইবাদাতের দিকে আহ্বান জানাচ্ছিলেন, তাঁর মৌলিক সন্তা ও অবস্থা সম্পর্কে জানতে চাইতো। আর এ ধরনের অবস্থা নবুওয়াতের প্রথম দিকেই ঘটেছিল। লোকদের প্রশ্নের জবাবে এ সূরা নাযিল হয়। এর আগে আল্লাহর সন্তা ও গুণাবলী সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ সম্বলিত কোনো আয়াত নাযিল হয়নি।

#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো 'তাওহীদ'। যুগ-যুগান্তর ধরে দুনিয়ার মানুষ আল্লাহর স্বরূপ নির্ধারণ করতে গিয়ে যে ভ্রান্ত ধারণা-বিশ্বাসের শিকার হয়েছে, এ সূরার মাধ্যমে আল্লাহ তাআলা সেসব ধারণা-বিশ্বাসের মূলোৎপাটন করে দিয়েছেন। সেকালে মানুষ নিরাকার আল্লাহর আকার কল্পনা করে সে অনুযায়ী মাটি বা পাথরের মূর্তী বানিয়ে তার পূজা-উপাসনা করতো। এসব মুশরিকদের কোনো দেব-দেবীই জোড়াবিহীন ছিল না। তাদের দেব-দেবীরা পানাহার করতো। তাদের বিশ্রাম ও নিদ্রার প্রয়োজন ছিল। কতক লোক গাছ-পাথর ইত্যাদির পূজা করতো। অপর কিছু লোক গ্রহ-নক্ষত্রের পূজারী ছিল। ইয়াহুদীরা ওযায়ের (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলতো। খৃন্টানরা আবার হযরত ঈসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র এবং তাঁর মাতা মারইয়াম (আ)-কে আল্লাহর স্ত্রী বানিয়ে নিয়েছিল। এই ছিল তৎকালীন সমাজের বাস্তব চিত্র। আল্লাহ তাআলা এসব বাতিল আকীদা-বিশ্বাসের মূলোৎপাটন করেন এবং তদন্থলে নির্ভেজাল তাওহীদ তথা আল্লাহর পরিচয় তুলে ধরেন। বলা হয়—হে নবী! আপনি এদেরকে বলে দিন যে, আল্লাহ একক সন্তা। তিনি সর্বদিক থেকে মুখাপেক্ষী-হীন। তিনি কাউকে জন্ম দেননি এবং কারো থেকে জন্মগ্রহণও করেননি। আর তাঁর সমকক্ষও কোনো সন্তা বা কোনো বস্তু নেই।



٥ قَـنْ هُوَاللهُ أَحَلُّ أَللهُ الصَّهَ فَ لَرْ يَلِنْ الْوَلَدُ يُولُنْ اللهِ وَلَرْيَـوْلَنْ الله

- ১. (হে নবী!) আপনি বলে দিন'—তিনিই আল্লাহ'<sup>২</sup> একক অদিতীয়।<sup>৩</sup>২. আল্লাহ কারো প্রতি মুখাপেক্ষীহীন ——(সকলেই তাঁর মুখাপেক্ষী)<sup>৪</sup>–। ৩. তিনি (কাউকে) জন্ম দেন নি এবং তাঁকেও জন্ম দেয়া হয়নি ;'
- آوَدُّ : আপনি বলে দিন ; الله -তিনিই ; الله -আল্লাহ : مُورَ -এককআদ্বিতীয়। ﴿ الله -আল্লাহ ; الصَّدَ -আল্লাহ : مَا الله -আল্লাহ (الله الله الله الله الله الله الله أَله أَل
- ় ১. 'আপনি বলে দিন' দ্বারা এখানে কাফির-মুশরিক বা অন্য যে কোনো প্রশ্নকারীকে আল্লাহর পরিচয় বলে দেয়ার জন্য আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসূলকে নির্দেশ দিয়েছেন। তাঁর অবর্তমানে তাঁর উত্মতদের সবাইকে ঠিক সেভাবেই আল্লাহর পরিচয় দিতে হবে, যেভাবে পরিচয় দেয়ার জন্য আল্লাহ তাঁর রাসূলকে শিক্ষা দিয়েছেন।
- ২. অর্থাৎ তিনি আল্লাহ-ইতো। তোমাদেরকে যার ইবাদাতের দিকে আমি ডাকছি তিনি অন্য কেউ নন—তিনি আল্লাহ। তোমরাতো আবহমান কাল র্থেকে 'আল্লাহ' নামের সন্তার সাথে পরিচিত।

আরবরা 'আল্লাহ' নামের সাথে প্রাচীনকাল থেকেই পরিচিত। তারা আল্লাহকেই স্রষ্টা হিসেবে মনে করতো। তাদের উপাস্য দেবতাগুলোর সাথে 'আল্লাহ' নামকে মেশাতো না। দেব-দেবীগুলোকে তারা 'ইলাহ' তথা উপাস্য মা'বৃদ মনে করতো। কা'বায় ৩৬০টি দেব-দেবীর মূর্তী থাকলেও এটাকে 'বায়তুল্লাহ' তথা আল্লাহর ঘরই বলতো—'বায়তুল আলিহা' তথা 'দেবতাদের ঘর' বলতো না। 'আল্লাহ' সম্পর্কে তাদের ধারণা-বিশ্বাস কেমন ছিল তার প্রমাণ পাওয়া আবরাহার কা'বা আক্রমণকালীন সময়ে তাদের অবস্থা থেকে। আবরাহার বাহিনীর সাথে মুকাবিলা করার তাদের ক্ষমতানেই। তাই তারা এ ঘর রক্ষার জন্য আল্লাহর নিকটই প্রার্থনা জানিয়েছে। কা'বা ঘরে সংরক্ষিত ৩৬০টি দেবতার নিকট প্রার্থনা জানায়নি। কারণ তারা জানতো এ ঘর তো এসব দেবতার নর—এদের নিজেদের রক্ষারও তো এদের ক্ষমতা নেই। অতএব যার ঘর তাঁর নিকটই প্রার্থনা জানাতে হবে। সকলে মিলে আল্লাহর দরবারে একথাই বলেছে যে, 'হে আল্লাহ! তোমার এ ঘর রক্ষার আমাদের কোনো ক্ষমতা নেই; তুমিই এ ঘরের মালিক, তোমার ঘর তুমি রক্ষা করো।'

৩. 'আহাদ' শব্দের অর্থ 'একক-অদ্বিতীয়', অনন্য। একক, অদ্বিতীয় ও অনন্য হওয়া

# @وَلَرْيَكُنْ لِّـةً كُفُوا اَحَنَّنَ

8. আর কেউ-ই তাঁর সমতুল্য নেই (হতে পারে না)। b

্র -আর : اَحَدُ ; নেই—হতে পারে না -كُفُوا ; তার : كُفُوا -সমতুল্য -لَمْ يَكُنْ : আর -رَهَ - रावे - रावे - रावे

একমাত্র আল্পাহরই গুণ। বিশ্বজাহানের অন্য কোনো কিছুই এ গুণে গুণানিত নয়। তিনি বিশ্বজাহানের স্রষ্টা। তাঁর এ সৃষ্টিকর্মে তিনি একক ; কেউ বা কোনো কিছুই তাঁর এ সৃষ্টিকর্মে তাঁর শরীক নেই। তিনি বিশ্বজাহানের ইলাহ ; তাঁর উলুহিয়াতে কেউ তাঁর শরীক নেই। তিনি বিশ্বজাহানের 'রব' বা প্রতিপালক ; তাঁর রুবুবিয়াতে কেউ তাঁর শরীক নেই। এভাবে সর্বদিক থেকে তিনি একক-অদ্বিতীয় ও অনন্য।

8. 'সামাদ' অর্থ তিনি কারো মুখাপেক্ষী নন—সকলেই তাঁর মুখাপেক্ষী। সাহাবায়ে কেরাম এবং অন্যসব মুফাস্সিরীনে কিরাম 'সামাদ' শব্দের যেসব অর্থ করেছেন সেগুলো হলো—

'সামাদ' হচ্ছে এমন এক সন্তা, যার উপর কেউ নেই।
তিনি এমন নেতা বা সরদার, যার নেতৃত্ব পরিপূর্ণ ও চূড়ান্ত।
তিনি কারো ওপর নির্ভরশীল নন, সবাই তাঁর ওপর নির্ভরশীল।
তাঁর মধ্য থেকে কোনো দিন কোনো কিছু বের হয় না, তিনি পানাহারও করেন না।
তাঁর কাছেই আকাংখিত বস্তু লাভের জন্য মানুষ যায় এবং বিপদে সাহায্য লাভের
আশায় তাঁর নিকটই হাত পাতে।

তাঁর ওপর কোনো বিপদ-আপদ আসে না। তিনি সকল প্রকার দোষ-ক্রটি মুক্ত। তিনি সবার প্রয়োজন পূর্ণ করেন। তিনি অমর, অজয়, অক্ষয়। তিনি রিযুক দেন।

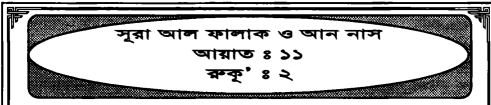
সমগ্র বিশ্বজাহানের ওপর তাঁর নেতৃত্ব সুপ্রতিষ্ঠিত। তিনিই সর্বশ্রেষ্ঠ। অতএব তিনিই একমাত্র 'সামাদ' তথা 'আস সামাদ'।

- ৫. কাফের-মুশরিকরা আল্লাহ সম্পর্কে যেসব ভ্রান্ত ধারণায় নিমজ্জিত এবং ইহুদীখৃষ্টানরা ও আল্লাহর সাথে যেভাবে শরীক করে এখানে তার প্রতিবাদ করে বঙ্গা হচ্ছে
  যে, আল্লাহ কাউকে জন্ম দেননি এবং তিনি কারো থেকে জন্ম নেননি। মুশরিকদের
  ধারণা ছিল যে, মানুষের মতো আল্লাহরও জাতি-গোষ্ঠী রয়েছে। ইহুদীরা ওযায়ের
  (আ)-কে আল্লাহর পুত্র মনে করে; খৃষ্টানরাও ঈসা (আ)-কে আল্লাহর পুত্র বলে মনে
  করে। এভাবে যারা আল্লাহকে মানবীয় গুণে গুণানিত মনে করে এ আয়াতে সুম্পষ্ট
  ভাষায় তাদের ভ্রান্ত ধারণা বিশ্বাসের মূলোচ্ছেদ করা হয়েছে। সুতরাং আল্লাহ সম্পর্কে
  সুম্পষ্ট ধারণা পেতে হলে সুরা ইখলাসকে যথাযথভাবে বুঝেগুনে পাঠ করতে হবে।
  - ৬. 'আল্লাহর সমতৃল্য কেউ নেই'। 'কুফু' শব্দের অর্থ 'সমমর্যাদা সম্পন্ন'। আমরা

িবিবাহ-শাদীর ব্যাপারে এ শব্দটি ব্যবহার করে থাকি। পাত্র বা পাত্রীর 'সমমর্যাদা' সম্পন্নী হওয়ার দিকে লক্ষ রেখে সম্বন্ধ করি। এটা শরীআতের বিধান। আল্লাহ এ পরিচিত শব্দটি ব্যবহার করে বলছেন যে, আমার সমকক্ষ বা সমতুল্য কেউ নেই। অর্থাৎ আমার দেখা-শুনা, জ্ঞান, বৃদ্ধিমন্তা, চিন্তাধারা, গুণ-গরীমা, কর্ম-কুশলতা, ক্ষমতা, কুদরত ও প্রজ্ঞা কারো সাথে তুলনীয় নয়। আমি তোমাদের সীমিত চিন্তা-ধারণার অনেক ওপরে। আমার পর্যায়ে কেউ উন্নীত হতে পারে এমন কেউ কোনোদিন ছিল না এবং কখনো হতে পারবে না।

### **ज्**त्रा **जान ই**थनात्मत्र निका

- ১. সূরা ইখলাসে আল্লাহর পরিচয় সহজ, সংক্ষিপ্ত ও সুস্পষ্টভাবে তুলে ধরা হয়েছে। আমাদেরকে এভাবেই আল্লাহর পরিচয়কে মনে গেঁথে রাখতে হবে এবং মানুষকে এভাবেই আল্লাহর পরিচয় সম্পর্কে বলতে হবে।
- ২. আল্লাহ একক–অদ্বিতীয়, অনন্য। তিনি বিশ্বজাহানের একক স্রষ্টা; এতে কেউ তাঁর শরীক নেই। তিনি বিশ্বজাহানের একক 'রব' বা প্রতিপালক ; এতে কেউ তাঁর শরীক নেই। তিনি বিশ্বজাহানের একক ইলাহ ; এতে কেউ তাঁর শরীক নেই।
- ৩. আল্লাহ সর্বদিক থেকে মুখাপেক্ষীহীন—সকলেই তাঁর প্রতি মুখাপেক্ষী। তিনি সকলের সকল প্রয়োজন পূরণ করেন ; কারো কাছে তাঁর কোনো প্রয়োজনীয়তা নেই। বিপদ-আপদে সকল অবস্থায় তিনিই সকলের শেষ আশ্রয় ; তাঁর কোনো বিপদ-আপদ নেই। সার্বিকভাবে তাঁর নেতৃত্ব-কর্তৃত্ব ও ক্ষমতাও চূড়ান্ত ; তাঁর ওপরে কারো নেতৃত্ব-কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা নেই।
- 8. ि जिन मानवीग्न मकन ७१-दिनिएक्टेर पेर्स। ि जिन काउँ तक खन्म प्रमनि ; ठाँ तक ७ छन्म प्रग़ इग्ननि । ठाँत ब्वी-शूक-भतिष्ठप्तत कारना श्वरमाष्ट्रनीग्नेश तन्हें, कथरना क्षमत्वत्र श्वरमाष्ट्रन हरत ना ; कात्रभ जिनि हित्रक्षीय, हित षक्षम् , हित षयग्रः ।
- ৫. কখনো কোথাও আল্লাহর সমকক্ষ, অথবা তাঁর সমমর্যাদা বিশিষ্ট কিংবা তাঁর গুণাবলী, কর্ম ও ক্ষমতার ব্যাপারে তাঁর সমমর্যাদায় উন্নীত হতে পারে এমন কেউ কোনোদিন অতীতেও ছিল না, বর্তমানেও নেই এবং অনম্ভ ভবিষ্যতেও হবে নায়হতে পারবে না।



সূরা আল ফালাকের নামকরণ হয়েছে সূরার প্রথম আয়াতের 'আল ফালাক' শব্দ দারা। 'আল ফালাক' শব্দের অর্থ—'বিদীর্ণ হওয়া'। আর সূরা 'আন নাস' নামকরণ করা হয়েছে উক্ত সূরাতে বারংবার উল্লিখিত 'আন নাস' শব্দের দারা। আন নাস অর্থ—'মানুষ'। তবে উভয় সূরার একটি যৌথ নাম রয়েছে। সূরা দুটির যৌথ নাম রাখার কারণ হলো—উভয় সূরার আলোচ্য বিষয়ের পারস্পরিক নৈকট্য ও সামঞ্জস্য। যৌথ নামটি হলো 'সূরাতৃল মু'আওবিযাতাইন' অর্থাৎ আল্লাহর নিকট 'আশ্রয় চাওয়ার দুটো সূরা'। এ সূরা দুটো পাঠ করে সর্বপ্রকার অনিষ্টতা থেকে আল্লাহর কাছে আশ্রয় চাওয়া হয়।

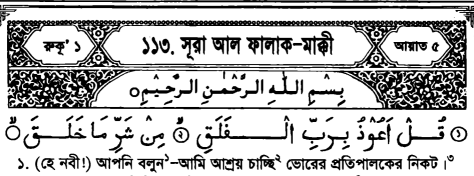
#### নাযিলের সময়কাল

সূরা দুটো একই সময়ে একই সাথে নাযিল হয়েছে। তবে সূরাগুলো মক্কায় নাযিল হয়েছে না-কি মদীনায় নাযিল হয়েছে এ ব্যাপারে মতপার্থক্য আছে। অবশ্য এ মতপার্থক্যের ভিত্তিও আছে। কিছু যারা মক্কায় নাযিল হওয়ার কথা বলেন, তাঁরা তাঁদের সাথে দ্বিমত পোষণকারীদের যুক্তি খণ্ডনের পর এটা সুস্পষ্ট হয়ে যায় যে, সূরা দুটো মাক্কী।

#### আলোচ্য বিষয়

রাসূলুল্লাহ (স)-এর আবির্ভাবের পূর্বে সমগ্র পৃথিবী বিশেষ করে আরবের সমাজ ব্যবস্থা সর্বদিক থেকে বাতিল শক্তির নিয়ন্ত্রণে ছিল। তিনি যখন ইসলামের দাওয়াতের সূচনা করলেন তখন বাতিল শক্তি এ দাওয়াতের মধ্যে নিজেদের ধ্বংসের আওয়াজ তনতে পেলো। তাঁর দাওয়াত যতই বিস্তৃত হতে লাগল, ততই এ বাতিল কৃফরী শক্তির বিরোধিতাও চরম আকার ধারণা করলো। তাঁকে এ কাজ থেকে বিরত রাখার জন্য তারা কোনো প্রকার চেষ্টাই বাদ রাখলো না। তাঁকে বৃঝিয়ে-তনিয়ে, দৈহিক-মানসিক দিক থেকে নির্যাতন করে, লোভ-লালসা দেখিয়ে—কোনো মতেই যখন এ কাজ থেকে ফেরানো গেল না, তখন তাঁকে দুনিয়া থেকে একেবারে বিদায় করে দেয়ার জন্য ষড়যন্ত্র করা তরু করলো। এরকম একটা কঠিন সময়ে আল্লাহ তাআলা এ সূরা দুটো নাযিল করে তাঁকে বলছেন যে, আপনি এদেরকে বলে দিন—"আমি ভোরের স্রষ্টার আশ্রয় চাচ্ছি সমুদয় সৃষ্টির দৃষ্কৃতি থেকে, গভীর রাতের অনিষ্ট থেকে, গছিতে ফুঁকদানকারী নারীদের অনিষ্ট থেকে এবং হিংসুকের হিংসার অনিষ্ট থেকে। আমি আশ্রয় চাচ্ছি মানুষের প্রতিপালকের, মানুষের ইলাহের—আত্মগোপনকারী কুমন্ত্রণা-

দিবিতার অনিষ্ট থেকে, যে কুমন্ত্রণা দেয় মানুষের অন্তরে—জ্বিন ও মানুষের মধ্য থেকে । বিধি আতাবে সকল প্রতিকৃল অবস্থায় সর্বশক্তিমান আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনা করার জন্য আল্লাহ তাআলা তাঁর প্রিয় নবীকে এ সূরা দুটিতে নির্দেশ দিয়েছেন। নবী করীম (স)-এর পরে এ নির্দেশ সকল মু'মিনের জন্য। কেয়ামত পর্যন্ত যত মু'মিন দুনিয়াতে আসবে, তাদের সকলকেই সকল প্রতিকৃল অবস্থায় এভাবে আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনা করতে হবে।



- ২. তিনি যা সৃষ্টি করেছেন তার অনিষ্ট থেকে। <sup>8</sup>

  (হে নবী!) অপনি বলে দিন ; غُوْدُ -আমি আশ্রয় চাচ্ছি ; بِرَبِ -প্রতিপালকের
- ্ بربِ : আম আশ্রয় চাচ্ছ -بربِ : আজপান বলে দিন اعودُ : -আম আশ্রয় চাচ্ছ -بربِ প্রাতপালকের خَـلَقَ : गं, তার -مَا : অনিষ্ট -شَرِّ : থেকে -مِنْ (ال+فـلق)-الْفَلَق : -जिनि সৃষ্টি করেছেন। -তিনি সৃষ্টি করেছেন।
- ১. 'বলুন' কথাটি দ্বারা প্রথমত রাসূলুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করা হলেও তাঁর পরবর্তীতে অনাগত ভবিষ্যত কাল পর্যন্ত যত মু'মিন দুনিয়াতে আসবে সবাই এ সম্বোধনের আওতাভুক্ত। কেননা এ কিতাব-ই সকলের জন্য বিধান।
- ২. মানুষ দুনিয়াতে অনেক ব্যাপারে আশ্রয় চাইতে বাধ্য হয়। কেননা সে তার জীবনের বিভিন্ন পর্যায়ে অসহায়ত্ব অনুভব করে। সে যে ব্যাপারে অসহায়ত্ব বোধ করে, তা থেকে বাঁচার জন্য এমন ব্যক্তিত্বের কাছে সে আশ্রয় চায়, যার আশ্রয় দেয়ার মত শক্তি-ক্ষমতা আছে বলে সে বিশ্বাস করে। এভাবে মানুষের মধ্যে কেউ আশ্রয় চায় দেব-দেবী বা জিন জাতির কারো কাছে। কেউ আশ্রয় চায় বস্তুগত কোনো উপায়-উপকরণ বা কোনো শক্তি-ক্ষমতার অধিকারী কোনো মানুষের কাছে। যেমন—মুশরিকরা তাদের দেব-দেবী ও জিন-এর নিকট আশ্রয় চায়। বস্তুবাদী লোকেরা কোনো মানুষের কাছে অথবা বন্তুগত উপায়-উপকরণের আশ্রয় খোঁজে। কিন্তু একজন মু'মিন কোনো বিপদ-মসীবত ও যুলুম-নির্যাতনের মুকাবিলায় অক্ষম হলে সে একমাত্র আশ্লাহর দিকে মুখ ফেরায় এবং আশ্লাহর নিকটই আশ্রয় চায়। আর এটাই মু'মিনের বৈশিষ্ট্য। আল্লাহর প্রতি বিমুখ হয়ে অন্যকারো কাছে আশ্রয় চাওয়া অথবা নিজের যোগ্যতা-ক্ষমতার ওপর ভরসা করা কোনো মু'মিনের কাজ হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ (স) যখন যেভাবে আশ্রয় চাইতেন তা হাদীসে বর্ণিত আছে আমাদের সেটাই অনুসরণ করতে হবে।
- ৩. 'ফালাক' শব্দের অর্থ দীর্ণ করা বা চিরে ফেলা ও ভেদ করা। রাতের অন্ধকার চিরে বা ভেদ করে ভোরের আলো প্রকাশিত হয়, এজন্য ভোরকেও ফালাক বলে অভিহিত করা হয়। অর্থাৎ যে 'রব' অন্ধকারের আবরণ ভেদ করে ভোরের আলো প্রকাশ করেন, আমি তাঁর আশ্রয় চাচ্ছি। এর ফলে তিনি বিপদ-মসীবতের অন্ধকার জাল ভেদ করে আমাকে নিরাপত্তা ও আশ্রয় দান করবেন।

# وَ مِن شَرِّغَاسِقِ إِذَا وَقَبَ ٥ وَمِنْ شَرِّ النَّقَّمْ فِي الْعُقَدِ فَ

৩. আর (আশ্রয় চাচ্ছি) রাতির অন্ধকারের অনিষ্ট থেকে যর্খন তা গভীর হয় ; 
৫
৪. এবং গ্রন্থিতে ফুঁকদানকারী নারীদের অনিষ্ট থেকে ; 
৬

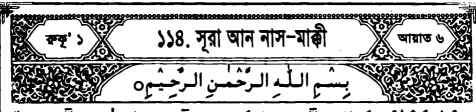
## ٥ وَمِنْ شَرِّحَاسِ إِذَا حَسَلَ ٥

৫। আর (আশ্রয় চাচ্ছি) হিংসুকের অনিষ্ট থেকে যখন সে হিংসা করে।

- وَفَبَ ; অনিষ্ট ; عَاسِق : বাতের অন্ধকারের ; اذَا यখন : وَفَبَ : অনিষ্ট ; عَاسِق : আনিষ্ট : وَفَبَ : আনিষ্ট : وَفَ اللهُ عُلَثَ : আনিষ্ট : وَفَ اللهُ عُلْثَ : আনিষ্ট : وَفَ اللهُ عُلْثَ : अ्कॅनानकातिनी नातीर्तित : مِنْ : विश्मुरकत : (في +ال + عُسَدَ : विश्मुरकत : وَفَي اللهُ عَلَد : विश्मुरकत : وَفَي اللهُ عَلَد : विश्मुरकत : اذَا : विश्मुरकत : وَفَي اللهُ عَلَد : विश्मुरकत : وَفَي اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ الله
- 8. অর্থাৎ আল্লাহ তাআলা যেসব জিনিস সৃষ্টি করেছেন, সেগুলোর মধ্যে মানুষ যেসব জিনিসকে অনিষ্টের কাজে ব্যবহার করে, সেসব সৃষ্টির অনিষ্ট থেকে আমি সেসব জিনিসের স্রষ্টার নিকট আশ্রয় চাচ্ছি। দুনিয়াতে যত প্রকার অনিষ্টতার সমুখীন মানুষকে হতে হয় সেসব অনিষ্টতা থেকে আশ্রয় যেমন এ চাওয়ার অন্তর্ভুক্ত তেমনি আখেরাতের সকল প্রকার অনিষ্টতা থেকে আশ্রয় চাওয়া এর মধ্যে শামিল রয়েছে।
- ে. রাতে যখন অন্ধকার ছেয়ে যায়, তখনকার অনিষ্টতা থেকে আশ্রয় চাইতে বলা হয়েছে; কারণ অধিকাংশ অপরাধ ও যুলুম-নির্যাতন, চুরি-ডকাতি, খুন-খারাবী রাতের অন্ধকারেই সংঘটিত হয়। তাই রাতের বেলা যেসব অনিষ্টকারিতা ও বিপদ-আপদ ঘটে, তা থেকে আশ্রয় চাওয়ার নির্দেশ দেয়া হয়েছে।
- ৬. অর্থাৎ গিরায় ফ্কান করে যারা যাদু করে তাদের যাদু থেকে আশ্রয় চাচ্ছি। যাদুকররা সাধারণত কোনো সুতায় গিরা দিয়ে তাতে ফুঁক দিয়ে যাদু করে। তাদের যাদু থেকে আশ্রয় চাওয়ার জন্য বলা হয়েছে। রাস্পুলাহ (স)-কে যখন যাদু করা হয়েছিল তখন জিবরাঈল (আ) এসে তাঁকে সূরা ফালাক ও সূরা নাস পড়ার জন্য বলেছিলেন।
- ৭. 'হিংসা' অর্থ-কোনো ব্যক্তিকে আল্লাহ তাআলা যে অনুগ্রহ, শ্রেষ্ঠত্ব ও গুণাবলী দান করেছেন তা দেখে অন্তরে জ্বালা অনুভব করা এবং তার ধ্বংস কামনা করা। তবে কেউ যদি অন্যের সম্পদ, শ্রেষ্ঠত্ব, গুণাবলী, মান-সম্মান ও সুনাম-সুখ্যাতি দেখে নিজের জন্যও তা কামনা করে এবং অন্যের ধ্বংস কামনা না করে, তাহলে সেটাকে হিংসা বলা যাবে না। হিংসুক হিংসা করে নিজের কথা ও কাজের মাধ্যমে যদি কোনো পদক্ষেপ নেয়, তা থেকে আল্লাহর আশ্রয় চাইতে এখানে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। আল্লাহর ওপর ভরসা করে তাঁরই নিকট আশ্রয় চাইতে হবে, তাহলে হিংসুকের হিংসা কোনো ক্ষতি করতে সক্ষম হবে না।

দ্বিতৃভাবে বিশ্বাস রাখতে হবে যে, আল্লাহর ইচ্ছা না হঙ্গে কেউ কোনো ক্ষতি করতে পারবৌ না। হিংসুকের আচরণে সবর করতে হবে। তাকে উপেক্ষা করতে হবে—এতেই তার পরাজয় ঘটবে। হিংসুকের সাথে অসদ্ব্যবহার করা যাবে না ; বরং সময়-সুযোগে তার প্রতি সদাচার দেখাবে।

\*



۞ قُلُ ٱعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ۞ مَلِكِ النَّاسِ۞ إِلْهِ النَّاسِ۞

১. আপনি বলুন—'আমি আশ্রয় চাচ্ছি মানুষের প্রতিপালকের নিকট ; ২. (যিনি) মানুষের বাদশাহ, ৩. মানুষের ইলাহ।<sup>১</sup>

# ٠ مِنْ شَرِّ الْسَوْسُواسِ أَهُ الْخَنْسَاسِ أَ الَّذِي يُسَوْسُوسُ

- আত্মগোপনকারী শয়তানের কুমন্ত্রণার অনিষ্ট থেকে; <sup>২</sup> ৫. যে কুমন্ত্রণা দেয়
- النَّاسِ ; श्विल्यान برَبِ : आयि आश्वर्य हािष्ट् برَبِ श्विल्यान कि أَعُوذُ : आपिन वनून قُلْ जापिन वनून النَّاسِ : النَّاسِ : र्यान् (खिन) वामगार : النَّاسِ : र्यान् (खिन) वामगार : النَّاسِ : सान् (खिन) منْ (खिन) أَلْخَنَّاسِ : सान् (खिन منْ (खिन) أَلْخَنَّاسِ : यान् (खिन منْ (खिन) الْخَنَاسِ : यान् (खिन क्ये खेणे क्ये खेणे क्ये खेणे कि الْذَيْ (खेणे क्ये खेणे कि क्य
- ১. অর্থাৎ 'আমি আশ্রয় চাচ্ছি এমন সন্তার কাছে, যিনি মানুষের প্রতিপালক, মানুষের বাদশাহ এবং মানুষের ইলাহ। যেহেতু তিনিই প্রতিপালক, বাদশাহ ও ইলাহ, সেহেতু আশ্রয় দেয়ার ক্ষমতা একমাত্র তাঁরই রয়েছে। একমাত্র তিনিই তাঁর বান্দাদেরকে সকল প্রকার বিপদ-মসীবত ও দুঃখ-দুর্দশা থেকে হিফাযত করার পূর্ণ ক্ষমতা রাখেন। তিনি ছাড়া অন্য কোনো ব্যক্তি বা বস্তুর কাছে আশ্রয় চাওয়া যায় না; কারণ অন্য সবকিছুই তাঁরই সৃষ্টি। এক সৃষ্টি অন্য সৃষ্টিকে আশ্রয় দেয়ার যোগ্যতা রাখে না।
- ২. 'ওয়াসওয়াস' শব্দের অর্থ কোনো মন্দ কথা বা কাজের কথা মনের ভেতর বারংবার জাগিয়ে দেয়া। আর 'খান্লাস' অর্থ প্রকাশ পাওয়া আবার আত্মগোপন করা। এর দ্বারা শয়তানকে বুঝানো হয়েছে। শয়তানই মানুষের মনের মধ্যে বিভিন্ন ধরনের কুমন্ত্রণা দিসে মানুষকে বিদ্রান্ত করার জন্য বারবার চেষ্টা করে। আর এ কুমন্ত্রণা দানকারী শয়তান জিন জাতি এবং মানুষ উভয়ের মধ্যে থাকতে পারে। আল্লাহর পথের আহ্বানকারীর মনে বিভিন্ন ধরনের কুমন্ত্রণা দানকারী সে জিন হোক বা মানুষ, তাদের থেকে আল্লাহর কাছে আশ্রয় চাওয়াই উত্তম পত্ম।

এখানে স্বরণীয় যে, মনে কুমন্ত্রণা সৃষ্টি হওয়াই যত অনিষ্টের সূচনা মাত্র। কুমন্ত্রণার পরেই মানুষ মন্দ কাজের দিকে অগ্রসর হয়। কুমন্ত্রণা ঘারা মানুষের মনে মন্দ কাজের ইচ্ছা জাগে অতপর ধীরে ধীরে ইচ্ছাটা সংকল্পেরপ নেয়। অবশেষে অসংকাজ সংঘটিত হয়।তাই কুমন্ত্রণা দানকারীর অনিষ্ট থেকে আশ্রয় চাইতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। যেন

# فِي مُن ورالتَّاسِ فِي الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ فَي

মানুষের মনে—৬. জিন ও মানুষের মধ্য থেকে।°

ال+)-الْجِينَّةِ ; মধ্য থেকে : النَّاسِ -মধ্য থেকে (فی+صدور)-فی صُدُورُ (جنة -জিন ; ૭-৩ ; النَّاس : ৪-و )-জিন (جنة

অনিষ্টের সূচনাতেই আল্লাহ তা নির্মূল করে দেন। কুরআন মজীদে অন্যত্রও শয়তানের কুমন্ত্রণা থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাইতে বলা হয়েছে।

৩. অর্থাৎ কুমন্ত্রণা দানকারী মানুষ হোক বা জিন হোক, উভয়ের অনিষ্টতা থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাচ্ছি। অন্য কথায় মানুষের কুমন্ত্রণা জিন শয়তানরাও দেয়, আবার মানুষ শয়তানরাও দেয়। এ সূরায় উভয় প্রকার শয়তানের কুমন্ত্রণা থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাইতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। এ নির্দেশ রাসূলে করীম (স)-এর পর সকল যুগের মু'মিনদের জন্য কার্যকর।

### সুরা আল ফালাক ও আন নাসের শিক্ষা

- ১. মানুষকে সকল বিপদ-আপদ, যুলুম-নির্যাতন দুঃখ-দৈন্য, ভয়-শংকা এবং মানুষ ও জিন জাতীয় শয়তানের যাবতীয় ওয়াসওয়াসা তথা কুমন্ত্রণা থেকে আশ্রয় চাইতে হবে একমাত্র সকল কিছুর স্রষ্টা, সকল কিছুর প্রতিপালক, সকল বাদশাহর বাদশাহ; ও একমাত্র ইলাহ মহামহিম আল্লাহর নিকট।
- ২. সকল কিছুর স্রষ্টা যেহেতু আল্লাহ, সব কিছুর উপর নিয়ন্ত্রণও একমাত্র তাঁরই আছে এটাই যুক্তি-বুদ্ধির অনুকৃলে,। তাই কোনো পরিস্থিতিতেই অন্য কোনো শক্তির নিকট আশ্রয় চাওয়া সংগত নয়। এটাই ঈমানের দাবী।
- ৩. এ সূরা দুটিতে যে আশ্রয় চাওয়ার নির্দেশ রয়েছে তাতে দুনিয়াবী সংকট থেকে আশ্রয় যেমন শামিল রয়েছে, তেমনি পরকালের কঠিন বিপদ থেকে আশ্রয়ও এর মধ্যে শামিল রয়েছে।
- ৪. আমাদেরকে আশ্রয় চাইতে হবে আল্লাহর সৃষ্টিলোকে যা কিছু আছে তার সর্বপ্রকার অনিষ্ট থেকে। এসব থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য অন্য কোনো মানবীয় বা অমানবীয় শক্তির নিকট আশ্রয় চাওয়া বা কামনা করা যাবে না।
- ৫. আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাইতে হবে মনের পূর্ণ ঐকান্তিক আস্থা ও দৃঢ়তা সহকারে। কোনো প্রকার সন্দেহ-সংশয় বা দোদুল্যমানতা এতে থাকতে পারবে না। তবেই আল্লাহর আশ্রয়ের প্রতিফলন লক্ষ করা যাবে।
- ৬. রাস্পুল্লাহ (স) যেসব বিষয়ে আল্লাহর নিকট আশ্রয় চাইতেন সেসব বিষয় সহীহ হাদীসসমূহে সুস্পষ্টভাবে উল্লিখিত রয়েছে। আমাদেরকে সেগুলো অনুসরণ করতে হবে।
- ঝাঁড়-ফুঁক সম্পর্কে হাদীসের কিতাবসমূহে পক্ষে-বিপক্ষে অনেক হাদীস রয়েছে। তবে ঝাঁড়-ফুঁকের ব্যাপারে মুফাস্সিরীনে কিরাম যা বলেছেন তার সারকথা হলো—(ক) এতে কোনো প্রকার শিরকের মিশ্রণ থাকতে পার্বে না।(খ) আল্লাহর পবিত্র নাম বা তাঁর পবিত্র কালামের সাহায্যে ঝাঁড়-

ফুঁক করতে হবে। (গ) ঝাঁড়-ফুঁকের কথাগুলো সুস্পষ্ট ও বোধগম্য হতে হবে এবং আল্লাহ-রাস্লেরী নাফরমানী মুক্ত হতে হবে। (ঘ) ভরসা করতে হবে আল্লাহর ওপর—ঝাঁড়-ফুঁকের ওপর ভরসা করা যাবে না। মনে করতে হবে যে, আল্লাহ চাইলে এ ঝাঁড়-ফুঁকের মাধ্যমে সমস্যার সমাধান করতে পারেন বা রোগ থেকে নিরাময় করতে পারেন। (ঙ) ঝাঁড়-ফুঁকের প্রতিফল পাওয়া যাক বা না যাক আল্লাহর ওপরই নির্ভরতা রাখতে হবে।

৮. সর্বাবস্থায় আল্লাহর ইচ্ছার ওপর সম্ভুষ্ট থাকতে হবে। আল্লাহর দরবারে আশ্রয়ের ফরিয়াদ পৌছানোর পর তার প্রতিফলন দেখা যাক বা না যাক আল্লাহর উপর ভরসা রাখা থেকে সরে আসা যাবে না। পূর্ণ নিশ্চিন্ততা সহকারে আল্লাহর উপর নির্ভরশীল থাকতে হবে।

আমপারা সমাপ্ত

